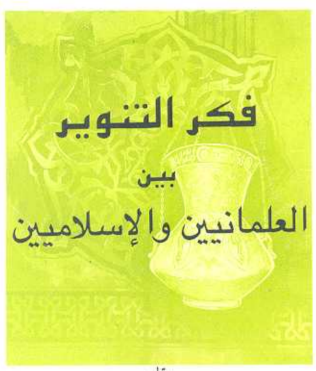
# جمعية المركز العالمي للتونيج

والدراسات والتربية الإسلامية سلسلة نحو وعي اسلامي



<sup>بقلم</sup> الدكتور/ **محمد عما**رة

عميلي .. وقرة على أحمد في الكاب الصفر - يا صغرى - هو اول ما) فرفه المائح في بعد سرونه ؟ الذي مثل الشيافي عادة غارة ع جمعية المركز العالمي للتونيق الجدلله شكرا على المعرفي ما والدراسات والتربية الإسلامية ومنحي إيا ها ... التربية الإسلامية لفراكث في، جي لا عام الما ي معالى السلة لي معن المدرا عن الولد: ولد لولاً ندو وعي اسلامي فعندما ينحب بديا مديقة النف ولولاه وعندنًا يَنْجُمِنُو لده ؛ يَعْرُجُ لِنَفْ وَلُولُوهُ ولحفيده منفكون العنوق اعظمول ور المرادة عمر المرادة النبو برود رام المعددة عويدالدنا مونع قدلقدت به لبنوات ر- بزيرلة يجعل لمذاريساد بين بعنى جميزوعمقالديدركميدك العلمانيين والإسلاميين مودستيل اشى معيد عمروك - يا احدي عادة فادر كلي أسبار إلى المارة إلى المعم المعالى لا يعامريد سنوات .. فكل ما اعتماه هوا م بد على لعامريه محانه وتعالى اثاراً قطيمة ممالة الأوام بعزك بالإسلام: وبعرا لم يقام النسائي والم بعزك الدكتورا محمد عمارة الله والم نكو مد قرة عيدلكل درد، ياجسى. و يا فقعه عزيزة وغاليه سفؤاري

# بسم الله الرحمن الرحيم ( وقل ربى زدنى علماً )

فى شهر مارس ١٩٨٧ م عقد بمقر جامعة الدول العربية المؤتمر العالمي الخامس للتربية الإسلامية تخت رعاية الرئيس محمد حسني مبارك شعاره ، تربية الإنسان المسلم ،. قام على تنظيمه المركز العام لجمعيات الشبان المسلمين العالمية بالتعاون مع الأزهر الشريف ورثاسة فضيلة الشيخ جاد الحق على جاد الحق شيخ الأزهر وبتدعيم من رابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة ووزارة الاوقاف المصرية وبنك فيصل الإسلامي المصرى وعلى هامش هذا المؤتمر انعقدت ارادة جماعة من العلماء والمفكرين والمهتمين بالعمل الاسلامي من داخل جمهورية مصر العربية وخارجها على إنشاء ١ مركز عالمي للمعلومات والدراسات والتربية الإسلامية ،. وانطلاقاً من الحاجة الى مثل هذا المركز وتمشيأ مع الصحوة الإسلامية التي يعيشها العالم الإسلامي وتقديرا لدور العلم والإعلام والتكنولوجيا والمعلومات صدر عن المؤتمر المذكور توصية بإنشاء ، مركز عالمي للمعلومات والدراسات والتربية الإسلامية ، . وتنفيذاً لهذه التوصية تم اشهار المركز كجمعية مركزية سجلت خت رقم ١٦٨ يتاريخ ١٥ يناير ١٩٨٩ م وفقاً لقانون الجمعيات رقم ٣٢ لسنة ١٩٦٤ . وتم انتخاب أعضاء مجلس الإدارة ( احد عشرعضواً ) برئاسة الاستاذ الدكتور/ حسن عباس زكى ، وبدأ نشاطه وفقاً للاهداف المرجوه والوسائل المعينة على تحقيقها والتي تضمنتها مطوية خاصة ولما كان من أهداف المركز تنظيم الندوات والحلقات الدراسية والمؤتمرات فقدتم بعون الله للمركز نشاطاً في هذا انجال وتحقيقاً لأحد اهداف المركز الذي ينص على اعداد مكتبة اسلامية متخصصة ومتجددة وتسجيل المحاضرات والندوات والمؤتمرات التي يعقدها المجلس في مطبوعات تنشر على نطاق واسع ،

قإن جمعية المركز العالمي للتوثيق والدراسات والتربية الإسلامية يسرها ان تقدم باكورة انتاجها في مجال نشر الثقافة الإسلامية مستفتحة بما تراه خيراً كثيراً وهو المحاضرة القيمة التي قدمها الأستاذ الدكتور محمد عماره وموضوعها .

#### فكر التنوير بين العلمانيين والإسلاميين

وإذا كان الموضوع اليوم في بؤرة شعور المثقفين ومن محاور المتماماتهم فإن صاحب الموضوع أحسن في عرضه بدقة وامانه وموضوعيه وأستأذن القارئ في أن أقدم انطباعي عن الموضوع وقد شرفت بالحضور والإستفادة . وانحاضر والكاتب الاستاذ الدكتور

محمد عمارة غنى عن التعريف فهو مفكر إسلامى شديد فيما براه حقا مرابط صلب مكته الله من ثغرة فوقف منها واهباً لها حياته وقلمه وما يملك ، قد رأى المركز العالمي للمعلومات والدراسات والتربية الإسلامية تقديراً منه لأهمية الموضوع ودسامة ما ورد في المحاضرة أن تقدمه للقارىء في كتاب

#### محتوى الكتاب

بدأ الباحث بعرض مصطلح « التنوير » فالتنوير لغة وقت إسفار الصبح وبزوغ أشعة نور الصباح والرسول الله يقول « نوروا بصلاة الفجر » والقرآن نور الإسلام ، والرسول نور ، والحكمة نور ، والصلاة نور ، فالمسلم بهذا المفهوم مستنير وله تنويره الاسلامي الخاص المستمد من كتاب الله وسنة رسوله تلك .

والقى الضوء على مفهوم المصطلح فى الفكر الغربى باعتباره عنواناً على نسق فكرى محدد يسمى و فكر التنوير ، ومع مرحلة بعينها تسمى عصر التنوير ، ومع مفكرين بدواتهم هم فلاسفة التنوير ويقابل هذا فى الفكر الاسلامى كما ذكره مجمع اللغة العربية بالقاهرة بأنه و عنوان على نسق فكرى يمثل حركة فلسفية فى القرن الثامن عشر تعتد بالعقل ، والاستقلال بالرأى ، وتؤمن بأثر الأخلاق وتقوم على فكرة التقدم والتحرر من السلطة والتقاليد ٤.

فالتنويريون إتخذوا لهم أثمة ودعاة وهداة منهم فرنسيس بيكون ، وقولتير ، روسو ، ومونتسكيو ، وجوتة ، وكانت ، وغيرهم ، بينما الاسلاميون يتخذون أثمتهم وهداتهم في الفكر والرأى والأخلاق نبيهم محمد على الذي قال الله عنه ، وما ينطق عبن الهوى ، وقال عنه ، وإنك لعلى خلق عظيم ، وقد أمرنا الله تبارك وتعالى بطاعته ، اطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولى الأمر منكم ».

شتان بین الانجاهین .. د اتستبدلون الــذی هــو أدنی بالــذی هــو خیر ؟.. ه

وترجع أهمية الكتاب في أنه ألقي الضوء على حقيقة فكر الرسوز الإسلامية الذين يحسبون ضمن سلة التنويريين أمشال على عبد الرازق .. وطه حسين .. وسلامه موسى والدكتور هيكل ، واحتكم إلى نصوصهم ، وأبان في غير لبس براءتهم من يعض ما نسب إليهم .. فالطهطاوى مثلاً في وصفه للحضارة الغربية يميز فيها بين ا علوم التمدن المدنى وبين الفلسفات » ويقول: « إنه يرفض تلك الفلسفات الأنها حشوات ضلالية مخالفة لكل الكتب السماوية ، ويصف بلاد الفرنج العظيمة بأنها مشحونة بكثير من الفواحش والبدع والضلالات ،

وإن كانت من أحكم بلاد الدنيا وديار العلوم البرانيه .. التي تجلب الأنس وتزين العمران ..! ويستشهد المؤلف بمقولات جاءت في كتاب الاعمال الكاملة للطهطاوى مثل .. كل رياضة لم تكن بسياسة الشرع لا تثمر العاقبة الحسنى ولاغيرها بالنفوس القاصرة ، الذين حكموا عقولهم بما اكتسبوه من الخواطر التي ركنوا إليها تحسيناً وتقييماً ، وظنوا أنهم فازوا بالمقصود ، بتعدى الحدود ، فينبغى تعليم النفوس السياسة بطرق الشرع ، لا بطرق العقول المجردة ، ومعلوم أن الشرع لا يحظر جلب المنافع ولا درء المفاسد ، ولا يتافى التجددات المتحسنة التي يخترعها من منحهم الله تعالى العقل وألهمهم الصناعة.

وكذلك فعل الباحث في طرح فكر جمال الدين الأفغاني الذي دعا إلى بناء النهضة الحديثة مع الأصول الشرعية القديمة الموروثة ، وحذر من البدء من حيث انتهى الاوربيون .. فاستشهد يأقواله في مجالات متعددة ، ورأيه في موضوعات شتي كقوله في التقليد واقتباس النمط الغربي، القد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة ،المنتحلين أطوار غيرها ، يكونون فيها منافذ لتطرق الأعداء عليها وطلائع لجيوش الغالبيين ، وأرباب الغارات ، يمهدون لهم السبيل ، ويفتحون الأبواب ، ثم يثبتون أقدامهم ؟! ، ويتسأل المؤلف مع أى فريق يقف الأفغاني ؟

# مع التجديد الإسلامي ؟ أم مع التنوير الغربي العلماني ؟؟!

أما الإمام محمد عبده فقد نفى عنه المؤلف مقولته الشهيرة التى تنسب إليه هى إنه حينما سافر إلى الغرب قال : ﴿ رأيت هناك مسلمين ولا إسلام ، ورأيت هنا إسلام ولا مسلمين ، وبين بوضوح من أقوال محمد عبده وكتاباته والنصوص الثابته ما يؤكد أن هذه العيارة مدسوسة عليه فهو الذى قال عن الحضارة الغربية : ﴿ إِنْ هذه المدنية هي مدنية الخُتُل والنفاق ، وحاكمها الأعلى مدنية الملك والسلطان ، مدنية الخُتُل والنفاق ، وحاكمها الأعلى هو ﴿ الجنية ﴾ عند قوم ، ﴿ والليرة ﴾ عند قوم آخرين . ولا دخل للإنجيل في شئ من ذلك ! ﴾

ويسوق المؤلف نصوصاً عدة تثبت زيف ما ادعاه العلمانيون من تغيير في فكر الإمام محمد عبده الذي تخدث عن إسلامية النهضة ، وإسلامية الدولة والعمران مما ينفى علاقة فكره بمفاهيم التنوير الغربي التي تلغى الدين وتكتفي بالعقل والتجريب .

وبهذا الإسلوب الرقيع والمنهج الرصين استمر المؤلف في عرض فكر الشيخ على عبد الرازق تخليلا وإنصافاً للرجل الذي تراجع عن رأى له ورد في كتابه « الاسلام وأصول الحكم » ورفض أن يعاد طبعه مرة أخرى ، وفي هذا الصدد يستمتع القارئ ببعض الأسرار التي توصل إليها الكاتب بجهد ومتابعه ومشقة بحثاً عن الحقيقة التي هي ضالة المؤمن .

وينتقل بنا المؤلف إلى فكر طه حسين تحقيقاً ومخليلاً ونقداً ..فكشف الغطاء عن تراجع د.طه حسين عن بعض افكاره التي وردت في يعض كتبه مثل ٥ مستقبل الثقافة في مصر ١و٥ في الشعرالجاهلي ١ وكان في هذا منصفاً للدكتور طه حسين حيث يقول المؤلف: ﴿ إِنْ طَهُ حسين الذي قال إن السياسة ليست مقوماً من مقومات الدولة ، والذي قال ، لا علاقة للدين بالسياسة .. وإنَّ اللغة ليست مقوماً من مقومات وحدة الدولة هو نفسه بعد أن قامت ثمورة ١٩٥٢ م قمال : ٥ إن اللغة العربية مقوم من مقومات الأمة العربية .. فغير بذلك موقف، وتراجع عنه ، وهو الذي قال: عندما اختير عضواً في لجنة وضع الدستور سنة ١٩٥٣ م .. ١ إذا وجد نص ديني صريح ، فالحكمة والواجب يقتضيان ألا نعارض النص ، وأن نكون من الحكمة ومن الاحتياط بحيث لا نضر الناس في شعورهم ، ولا في ضمائرهم ، ولا في دينهــم .. ، وقال أيضًا : ﴿ إِذَا احترمت الدولة الإسلام فلابد أن تخترمه جملة وتفصيلاً ... ولا يكون الإيمان إيماناً ببعض الكتاب وكفراً ببعضه الآخر .

وينتقل بنا المؤلف الواسع الاطلاع من دوحة إلى دوحة كالطائر

الخفيف ، ويقف متأملاً في ثورة ١٩١٩ م وينفض عنها وعن زعيمها سعد زغلول إدعاء العلمانية .. ويعرض في عجالة أفكاره وآراءه من نصوص ثابتة أبرزها نقده لكتاب على عبد الرازق ٥ الإسلام وأصول الحكم ، نقداً لاذعاً لا يترك فرصة لمن يدعى على الزعيم أنه علمالي وبالأسلوب الرصبين ذاتسه يتعسرض المفكر الدكتور محمد عماره لآراء د. محمد حسين هيكل وأفكاره حيث بدأ حياته الأدبية رئيساً لتحرير جريدة السياسة ومن هذه القاعدة دافع هيكل عن على عبد الرازق وكتابه المشبوه ( الاسلام وأصول الحكم ؛ وكان ذلك عام ١٩٢٥ م . حتى إذا بلغ الرجل نمام نضجه السياسي والأدبى والفكري عام ١٩٣٠م . بدأ مشروعه الاسلامي ونشر كتابه ٥ حياة محمد ٥ وفي عام ۱۹۳۵ م نشر کتابه ۵ فی منزل الوحی ۲ وکلها قبسات من تور .. وبذلك اعتبر د. محمد حسين هيكل نموذجاً للإنسان حينما يتطور فكره ، فينفض عن نفسه غباراً على بثيابه في أوائل عهده بالكتابه شجاعاً غير هياب ولا وجل فالرجوع إلى الحق قيمة أصيلة وفضيلة عظيمة . ويعرض المؤلف قبسات من كتاباته المضيئه المعبرة عن هويته الإسلامية ، وعلى هذا النسق ينتقل بنا المؤلف إلى تاريخنا الحديث بالمنهج ذاته الذي التزم به فيتعرض لفكر سلامه موسى ، وجابر عصفور .

أما تعليقات بعض الحضور على هذه المحاضرة القيمة فقد جاءت دليلا على أن الموضوع ذا أهمية خاصة ويشغل بال المثقفين .

إن من يقرأ هذا الكتاب يجد أن الاستاذ الدكتور محمد عماره منصف في نقده ، عميق في بحثه ، أمين في فكره ، مدافع عن عقديته : فجاء كتابه هذا شعاعاً من الضوء المنير ومنهجاً سوياً يهتدى به الباحثون .. وهو بهذا الفكر يكون قد أضاف إلى المكتبة العربية الإسلامية كتاب له أهمية خاصة لابد أن يقرأه المثقفون ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم ، وليميز الله الخبيث من الطيب .

والشكر واجب نزجيه لمن يستحقه والدكتور عماره بهذا الجهد مستحق للشكر ، أما الأجر فما عند الله خير وأبقى ، والشكر كذلك مستحقاً لجمعية ه المركز العالمي للتوثيق والدراسات والتربية الاسلاميسة ، أن أتاحت الفرصة لنشر هذا الفكر والاسهام في مسألة التنوير الاسلامي والله من وراء القصد موفقاً ومعيناً .

#### مستشار / على احمد حمدى

\* بسم الله الرحمن الرحبم .. الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف المرسلين سيدنا ونبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين ، ومن اهتدى بهديه وسار على طريقه الى يوم الدين ..

أيها الاخوة والأخوات سلام الله عليكم ورحمته وبركاته ..

فى الاسابيع الأخيرة كتر الحديث فى وسائل اعلامنا عن قضية التنوير ، بل ورأينا سلسلة من الكتب تصدر عن الهيئة العامة للكتاب ، لأول مرة فى تاريخ دار من دور النشر ، حيث تصدر كل يوم كتاباً بثمن زهيد لا يبلغ ثمن غلاف الكتاب ( ٢٥ قرشا ) ... وحقيقة نحن سعداء أن تصدر الدولة الكتب بهذا السعر الزهيد ... ولكن القضية التى تختاج الى مناقشة هى موضوع هذه الحملة وقضية التنوير .. وهذه القضية ليست بنت هذه الأسابيع القليلة ، ولا هذه السلسلة من الكتب فكلنا شهد فى سنة ١٩٩٠ فى د معرض القاهرة الدولى للكتاب ، أن الموضوع الرئيسى للمحاضرات والندوات تم نحت عنوان د مائة عام من التنوير ،

محاضرة القيت في الموسم الثقافي الذي ينظمه و المعهد العالمي للفكر الاسلامي و
 وو الجمعية العربية للتربية الإسلامية و بالقاهرة في ٢٤ ذي القعدة عام ١٤١٣ هـ ١٦
 مايو عام ١٩٩٣ م . وأدار حوارها د. على جمعة .

وأذكر أننى شاركت في ندوة في ذلك العام .. حضر فيها مجموعة من دعاة ما يُسمى بالتنوير ، وعلى رأسهم الأساتذة :

أدونيس ، ومحمود أمين العالم ، ود، عبد العظيم رمضان ، ود. هدى وصفى ، ود. غالى شكرى .. وكان مفروضاً أن يحضر د. لويس عوض لكنه كان قد سافر إلى باريس للعلاج على نفقة الدولة .

وفى عام ١٩٩٢ احتفلت دار الهلال – كذلك – بمرور ماثة عام على ظهور مجلة الهلال .. وتم الإحتفال نخت شعار : ٥ مائة عام من التنوير ٤ .

وفى الأسابيع الأخيرة ، والكتب التى صدرت .. وجدنا الكتب تحمل عنوان : • التنوير ، ويتحدث بعضها عن • محنة التنوير ، فالذين رفعوا شعار • ماثة عام من التنوير ، هم الذين قالوا أن مشروع التنوير تحول على يد المد الإسلامي واليقظة الإسلامية الى • محنة للتنوير ، !

والقضية كما يعرضونها هي : أن حركة التجديد والاحباء واليقظة ، بدءاً من جمال الدين الأفغاني ، وقبله رفاعه الطهطاوى ، ثم محمد عبده والكواكبي .. وأيضا طه حسين ، وغيرهم من المفكرين تخولت على يد الحركة الاسلامية الى محنة للتنوير الذي أتى به هولاء.

وسأبدأ حديثي بأن أشير السي كلمات كتبت منذ أيام بجريدة الحياة ٤ - اللندنية بتاريخ ١٩ ذو القعدة ١٤١٣ هـ ١٠ مابو ١٩٩٣ ، ثم في ٢٦ ذو القعدة - ١٣ مابو حيث كتب أحدهم في تلخيصه لمشروع طه حسين بأنه: ١ مخقيق عصر أنوار عربي يكون العقل فيه سيد الأحكام ٤ وهذه نقطة تختاج لأن نتأملها لنعلم معنى ومضمون ١ التنوير ٤ الذي يتحدثون عنه .. هذا ١ التنوير ٤ يكون العقل فيه سيد الأحكام ، فلا يتازعه ولا يخاصمه أي خصم آخر مهما كان له في صدور الناس وأفدتهم من إعزاز وإكرام .

وهنا يشيرون الى الدين ، أى أنهم يريدون أن يقولوا بصراحة -ونحن تحمد لهم هذه الصراحة - أن المقصود بالتنوير - هو الفكر الذى لا مجال فيه إلا لأحكام العقل ، ولا منافس ولا خصم للعقل ، مهما كان هذا المنافس له في قلوب الناس وأفتدتهم من اعزاز واكرام.

ونحن في هذه المحاضرة - ان شاء الله - سوف نميز بين مضمون هذا التنوير الذي يقصدونه ، ومفهومنا نحن لنفس المصطلح من تراثنا الاسلامي .. فهــذا التنوير الذي قالوا عنـــه أـــه مشروع د. طه حسين هـو نفسه الذي قـال عنه الدكتور زكى نجيب محمود بأسه من عشرينيات هذا القرن إلى الخمسينيات أو الستينيات هذه الحقبة تسمى و عصر طه حسين و وكاتب آخر في نفس جريدة و الحياة و كتب عن حملة الكتب التي تنظمها الهيئة العامة للكتاب نخت عنوان و رموز التنوير في المواجهة و كتب يقول و و ينظم المثقفون في مصر حملة إعلامية كبيرة و بالتعاون مع السلطات الرسمية شعارها و المواجهة و و و موز التنوير في سائر المحافظات و يعرفون برموز النهضة ودعائها وينظمون مهرجانات في سائر المحافظات و يعرفون برموز النهضة ودعائها في القرن الماضي ومطلع القرن الحالي و و و رموز التنوير في مواجهة الظلاميين و الطهطاوي ومحمد عبده والأفغاني وعـلى عبد الرازق وطه حسين في مواجهة و الحركة الاسلامية السياسية و ا

التنوير في المصطلح الغربي :

النقطة الأولى في حديثنا حول هذه القضية أننا نريد أن نعلم ، من الفكر الغربي ، مضمون هذا المصطلح الغربي .. خاصة وأن مضمونه الغربي نشأ في حقبة محددة من حقب تطور الفكر الغربي ، ولذلك عندما يقال و فكر التنوير ، يُراد به فكر فلاسفة محددين ، نشأوا في مرحلة معينة من مراحل تطور الفكر الغربي .. وعندما يقال :.  عصر التنوير ، يقصد به القرن الثامن عشر في تسلسل حقب الفكر الغربي .. وعندما بقال ، هذا من فكر التنوير .. يراد به لون محدد من ألوان الفكر في إطار تطور الحضارة الغربية ..

قالتنوير-كمصطلح شائع – أوربي النشأة والمضمون والايحاءات ، وهو عنوان على نسق فكرى محدد يسمى فكر التنوير ، وعلى مرحلة بعينها تسمى، عصر التنوير ، ، وعلى مفكرين بذواتهم هم فلاسفة التنوير ، ومجمع اللغة العربية عندما أراد أن يُعّرف مصطلح التنوير قال أنه عنوان على نسق فكرى يمثل حركة فلسفية ، في القرن الثامن عشر تعتد بالعقل ، والاستقلال بالرأى ، وتؤمن بأثر الاخلاق ، وتقوم على فكرة التقدم والتحرر من السلطة والتقاليد ، وعندما يقال هذا الكلام في مجتمع كانت السلطة فيه كهنوتية ودينية ولاهوتية كنسية ، وكانت التقاليد تقاليد كنيسية ، وعندما يقال ، الاستقلال بالرأي بواسطة العقل ، فمعناه الاستقلال عـن الدين المبيحي فـي ذلك التاريخ ، اذن في التعريف المجمعي لهذا المصطلح ، كما ظهر في القرن الثامن عشر ، أنه ، • حركة عقلية للاستقلال بالسلطة والرأى عن الدين والكنيسة واللاهوت في ذلك التاريخ ١٠٠

وأحد دغاة التتوير وتلامذته في مصر ، وهو د . مراد وهبه يُعْرف

التنوير بعبارة أرى أنها من أدق العبارات التي تُعرف هذا التنوير كما عُرف في الحضارة الغربية فيقول : ٥ التنوير يعنى أنه لاسلطان على العقل إلا للعقل الذن ، لا غيب ، ولا وحى ، ولا شريعة ، ولا إلىه ولا دين .. فكل هذه السلطات لا يعترف بها هذا المضمون من مضامين التنوير ، وهذه الفلسفة للتنوير .

والدكتور مراد وهبه ، وهو أكثر من كتب عن التنوير، عندما
يتحدث عن مقاصد التنوير - كما يبشر بها - يقول : إنها الخروج
من الاسطورة - أى الدين - الى العقل ؟ ! . وهويقصد الدين
الاسلامي بكلمة الاسطورة ؟! . والذين كتبوا عن التنوير من الغربيين
يقولون إن جذور التنوير تعود الى القرن السابع عشر ، وبالتحديد الى
فرنسيس بيكون ، الذى و يرفض تدخل الدين في المعرفة ، لأن الدين
بحد من كل ألوان المعرفة ، .

اذن منذ اللحظة الأولى كان مضمون مصطلح التنوير في خندق معاد للفكر الديني بأعتبار أن الدين - عندهم - يحد من ألوان المعرف .. وعند فرنسيس بيكون أيضاً أن التنوير ٥ يُحل آلهة التنوير محل الله والدين ٥ وهذه الآلهة - في رأبه - هي ٥ العقل والعلم والفلسفه ٥ وفي القرن الثامن عشر عُرف من مفكري عصر التنوير (فولتير ١٧٣٤)

- ۱۷۷۸م) ، (روسو ۱۷۱۲ - ۱۷۷۸م) ، (مونتسکیو ۱۲۸۹ - ۱۷۷۸م) ( شیلسر ۱۷۲۹م) ، ( هیردر ) ، ( لیسنج ۱۲۹۹ - ۱۷۸۱م) ( شیلسر ۱۷۲۹ - ۱۸۳۱م) (کانت ۱۷۲۹ - ۱۸۳۲ م) (کانت ۱۷۲۱ - ۱۸۰۶م) ... وعند قولتیز نجد أن التنویز و یعنی نمجید العقل ، بدیلاً عن قداسة الدین ) و « محاربة الکنیسة » و « انکار الغیب والبحث والجزاء الأخروی » و « النفس لیست الا حیاة الجسم ، تفنی بفنائه » و « لیس هناك وحی مقدس سوی الطبیعة » .

هـذا الفكر التنويرى عندما جاءت الشوره الفرنسية تمثل في إلهة العقل ٤ و الحساء ٤ التي عبدوها من دون الله .. ورمزوا بها للعقل .. والمقولة التي قالوا فيها : إنهم أنزلوا الله من ملكوته مع انزال أسرة البوربون عن العرش ٤ !! . والذين يتحدثون من أبناء جلدتنا ، من اخواننا العلمانيين عن مصطلح التنوير يقصدون ما أشرت اليه من معاني لمصطلح التنوير في الدوريه ! .

## التنوير في المصطلح الاسلامي :

إذا كان هذا هو المفهوم الغربي للتنوير : فعلينا ، قبل أن نتحدث عن فكر الرموز التي يضعونها في خندق التنوير ، ويقولون إنها نمثل التنوير بهذا المعنى الغربي وقبل أن نكشف زيفهم وتشويههم لرموز فكرنا

وإحيائنا وتجديدنا عندما يضعونهم في المستنقع المادي الذي يسمونه التنوير:

علينا أن نسأل هل لمصطلح التنوير في معاجمنا ومصطلحاتنا معان متميزة عن هذه المعاني الغربية ؟ سندهش إذا علمنا أن قواميسنا العربية والإسلامية تضع للتنوير معانى لا علاقة لها على الإطلاق بهذه المعانى الغربية التي أشرنا إليها فالتنوير في المصطلح العربي يعني ٥ وقت إسفار الصبح .. وبزوغ أشعة نور الصباح ٥ ... ورسول الله - ﷺ - يقول «نوروا يصلاة الفجر – رواه الدرامي – ... والقرآن يوصفه فسي آياته بأنبه نسور ﴿ فَأَمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولُهِ وَالنَّوْرِ السَّدَى أَنْزِلْنَا ﴾ − التغاين ايــة ٨ ... والاسلام نسور ﴿ اللَّهِ ولَّنِي الذِّينِ آمنوا يَخْرِجُهُم مِن الظُّلَّمَاتِ الىي النبور ﴾ - البقيرة : ٢٥٧ - والرسول - ﷺ - نبور ﴿ قند جاءكم من الله نــور وكتــاب مبــين ﴾ − المائــده ١٥ −.. والحكمة نـور ﴿ فأن الله يحيى القلوب بنور الحكمــه ﴾-رواه مالك فيي ( الموطأ ٤- والصلاة نور ( الصلاة نور المؤمن ٤ - رواه مسلم ...

قالمؤمن يذلك كله و مستنير ، .. وله و تنويره ، الاسلامي الخاص ... ومصطلح التنوير هذا يعود بنا الي قصة العديد من المصطلحات التي لها مضمون في فكرنا يختلف تماماً عن مضمونها في الفكر الغربي الدى في الفكر الغربي ، كمصطلح و اليسار ، فهو في الفكر الغربي الذي يعني ؛ الأجراء وأهل الفقر ... بينما اليسار في المصطلح الاسلامي هم أهل الغني واليسر والثراء ! .. و واليمين ، هم أهل الرجعيه والجمود ، في الاسلام ، أهل القوة والتقوى والصلاح في الفكر الغربي ، وهم ، في الاسلام ، أهل القوة والتقوى والصلاح الذين يعطون كتبهم بيمينهم يوم القيامه ... اذن القصه تبدأ من تخرير مفهوم المصطلح .

من المؤسف أن دعاة التنوير الغربي حينما يعددون رموز التنوير بالمعني الذي يقصدون يأخذون العديد من رموز التجديد والاحياء الاسلامي فيضعونهم في و سلتهم ، ونحن في هذا الموقع نريد أن ندعوهم الي كلمة سواء ، نريد أن نحتكم الى نصوص هؤلاء المجددين وهؤلاء العلماء ( الطهطاوي والافغاني ومحمد عبده وسعد زغلول ومحمد حسين هيكل في نفس و السله ، مع على عبد الرازق ، وطه حسين ، وسلامه موسى. فإذا كانوا فعلاً يقولون بهذا اللون الغربي من التنوير و لاسلطان على العقل الالعقل ، و وأنه لاسلطان للدين ، ... القيهم اليهم ويصبحون من رموزهم ، أما اذا كانوا يزيفون ويريدون أن يستلبوا منا ويصبحون من رموزهم ، أما اذا كانوا يزيفون ويريدون أن يستلبوا منا

رموزنا .. فنحن نردهم لنصوص هؤلاء الأعلام والرموز لتشهد بيننا وبينهم ونقول: هل كان هؤلاد ينادون بهذا المعنى من التنوير ؟ أم أنهم كانوا بستنيرون بالاسلام ، ويجددونه ويريدون أن تنهض أمتنا وفق مشروع حضارى ينطلق من فكر الاسلام ووحيه ؟؟ ..

ومن الأسف الشديد أن بعض الاسلاميين يتخدعون ويسلمون هذه الرموز للعلمانيين ... ولذلك كان ضروريا أن تحتكم لنصوصهم ، بأقوال نوجهها الى العلمانيين والاسلاميين على السواء! .

## الطهطاوي : ( ١٢١٦ - ١٢٩٠ هـ ١٨٠١ - ١٨٧٣ م )

هل كان الطهطاوي ممن يقول بالعقل فقط؟ أم أنه انتقد الحضاره الغربيه لأنها ترجع فقط الى براهين العقل، والى النواميس الطبيعيه وحدهما؟ لقد أنكر الطهطاوي على الحضارة الغربية هذه الوضعية وقال: إننا لا نعتد بالتحسين والتقبيح العقليين إلا إذا ورد الشرع بالتحسين والتقبيح، وهذا هو القيصل. فاذا كان الطهطاري قال بالعقل وحده كمصدر للتحسين والتقبيح يكون مع هؤلاء المتنورين بهذا المعني الغربي ، أما اذا كان قد اعتمد على كتاب الوحى وكتاب الكون، واضاف الشرع الى العقل، بل وقال إن التحسين والتقبيح لاقيمة له الا اذا كان بالشرع.. نقول عندئذ إنه أول رائد من رواد التجديد والاحياء بل وأول عين للشرق على الغرب في عصرنا الحديث لم يكن مع هؤلاء المتغربين بل ان نصوصه تشهد ضدهم.. بل ان كتابه اللخيص الأبريز، الذي نشرته الهيئة في سلسلة كتب التنوير، يشهد ضدهم، حيث يصف الطهطاوي الحضارة الغربية، مميزاً فيها بين اعلوم التمدن المدنى، وبين «القلسفات، ويقول: «أنه يرفض تلك الفلسفات لأنها حشوات ضلالية مخالفة كل الكتب السماوية، ويتحدث عن إلحاد ولا

دينيـــة الحضارة الغربيــة ، ويتعجب كيف أنهــا تجمــع بــين العلوم المدنية وهذه الألوان من ٥ الإلحاد ١: وبيدأ النص الآتي في كتابة ببيتين من الشعر يقول فيهما :

أيوجد مثلُ باريس ديار ... شموس العلم فيها لاتغيب وليل الكفر ليس له صباح ... أما هذا ، وحقكم ، عجيب !

ثم يقول : ٥ قهذه المدينة ، كباقى مدن فرنسا وبلاد الافرنج العظيمة ، مشحونة بكثير من الفواحش والبدخ والضلالات ، وإن كانت من أحكم بلاد الدنيا ودبار العلوم البرانيه ... التى تجلب الأنس وتزين العمران !

ان أكثر أهل هذه المدينه انما له من دين النصرانيه الأسم فقط ، حيث لايتبع دينه ، ولاغيرة له عليه ، بل هو من الفرق المحسنة والمُقبَحة بالعقل ، أو فرقة من الإباحيين اللين يقولون إن كل عمل يأذن فيه العقل صواب ، ولذلك فهو لايصدق بشيء مما في كتب أهل الكتاب ، لخروجه عن الأمور الطبيعية ... إن كتب الفلسفه بأسرها محشوة بكثير من هذه البدع المخالفة لسائر الكتب الساوية ، وان محشوة بكثير من هذه البدع المخالفة لسائر الكتب الساوية ، وان محسن النواميس الطبيعية لا يعتد به الا اذا قرره الشارع ... والتكاليف

الشرعية والسياسية التى عليها نظام العالم ، مؤسسة على التكاليف العقلية الصحيحة ، الخالية من الموانع والشبهات ، لأن الشريعة والسياسة مبنيتان على الحكمة المعقولة لنا أو التعبدية التى يعلم حكمتها المولى سبحانه وليس لنا أن تعتمد على ما يحسنه العقل أو يقبحه إلا إذا وردة الشرع بتحسينة أو تقبيحه » .

هـل هــاك فجـور أكثـر مـن أن يوضع صاحب هــــا النص فـــى مـــتقع التنــوير بالمعنـــى الغربــى ، الذي يقـــول : « لاسلطان علـــى العقل إلا العقل » ؟!

ولنواصل قراءة ماكتبه الطهطاوي حيث يقول : ﴿ والذي يرشد الى تزكية النفس هو سياسة الشرع ومرجعها الكتاب العزيز الجامع لأنواع المطلوب من المعقول والمنقول ، مع ما اشتمل عليه من يبان السياسات المحتاج اليها في نظام أحوال الخلق ، كشرع الزواجر المقضية الى : حفظ الأديان ، والعقول ، والأنساب ، والأموال ، وشرع ما يدفع الحاجه علي أقرب وجه يحصل به الغرض ، كالبيع والاجارة والزواج وأصول أحكامها ، فكل رياضة لم تكن بسياسة الشرع لاتشمر العاقبة الحسنى ، ولاعبرة باللهوس القاصرة ، الذيان حكموا عقولهم بما اكتسبوه من الخواطر التي ركنوا اليها تحسينا وتقبيحاً ، وظنوا أنهم فازوا بالمقصود

بتعدى الحدود ، فينبغى تعليم النفوس السياسة بطرق الشرع ، لابطرق العقول المجردة ، ومعلوم أن الشرع لايحظر جلب المنافع ولادرء المفاسد ولاينافى التجددات المستحمنة التي يخترعها من منحهم الله تعالى العقل والهمهم الصناعة ٤ (١)

هذا هو نص الطهطاوي الذي يبدأون به سلسلة أعلام التنوير !!

ثم يتحدث الرجل عن الجمع بين علوم الوحى.. وعلوم الكون فيقول ١٠ إن مدار سلوك جادة الرشاد والاصابة ، متوطـ بعد ولى الأمر بهذه العصابة ٥ طلبة الأزهر وأهله ، التي ينبغي أن تضيف إلى ما يجب عليه من نشر ،

أ – السنة الشريفة ورفع أعلام الشريعة المنيفة .

ب - معرفة سائر المعارف البشرية المدنية ، التي لها مدخل في تقدم الوطنية ... وأن هذه العلوم الحكمية العملية ، التي يظهر الآن أنها أجية ، هي علوم أسلامية ، نقلها الأجانب ألى لغائهم من الكتب العربية ، ولـم تزل كتبها الـي الآن فـي خزائن ملوك الاسلام كلذخيرة (٢) .

ومن الإفتراءات التي يفترون بها على الطهطاي دعواهم أنه ترجم

 <sup>(</sup> ۱ ) [ الأعمال الكاملة ] جـ ۳ صـ ۱۵۹ ، ۱۹۰ ، ۱۹۹ ، ۲۲ ، ۲۷۷ ، ۲۲۹ . ۲۸۷ . ۲۸۷ . دراسة و مخفیق : د. محمد عمارة طبعة ببیروث ۱۹۷۳ م

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق جـ١ صـ ٥٣٤ ، ٥٣٠ .

قانون نابليون ، كى يكون هذا القانون شريعة التقاضي والحكم فى بلادنا !! وهذا الكلام كتبه لويس عبوض عندما كتب دراسة فى مجلة ، المصور ، عنوانها ، مصر علمانية من محمد على الى عبد الناصر، (١)

ولقد قمت بالرد عليه في كتابي « العلمانية ونهضتنا الحديثة ، وأتيت بهذا النص من نصوص الطهطاوي .

نعم لقد اشرف الطهطاوى علي ترجمة قانون نابليون ( القانون التجارى وبعض القوانين الأخرى ) .. لكن لماذا ترجمها ؟

الطهطاوى يقول : في مبرراته للترجمة ، أنه قد زادت المخالطات بينا وبين الغرب وتكونت المجالس التجارية لتفصل في المنازعات بين التجار العرب والشرقيين وبين الأجانب ... فأردنا أن نعرف كيف يُحكم عؤلاء الأجانب في بلادهم ؟ وبأى قانون ؟ حتى نعلم خلفيتهم القانونية والفكر الذي يُحكمون به .. أى أنه لم يترجمها لكى تُحكم بها بلادنا وأنا أنقل إليكم نص كلام الطهطاوى ، والعلمانيين ، وأيضاً للإسلاميين المخدوعين في رموزنا حتى ليعطونهم لقمة سهلة لهؤلاء المتغربين ؟!

<sup>(</sup>١) مجلة المصور : أعداد : ٢٢ / ٩ و ٢٠ / ٩ و ١٩٨٢ / ١٩٨٢ م.

يقول الطهطاوى في مقدمة ترجمة ٥ مجموع قوانين نابليون ٤ وهي المدنية والبلدية ، والمحاكمات ، والمرافعات ، وتخقيق الدعاوى ، والمدافعات والحدود والجنايات (١) لقد صدر الأمر العالى الخديـوى بتعريبها - ( تعريب القوانين ) - حتى لايجهل أهل هذا الوطن أصول الممالك الأخرى ، لاسيما أن علاقات الاقتصاء ، ومناسبات الأحد والعطاء ، تدعو الى الالمام بمثل تلك الأصول الوضعية ، ليكون من يتعامل معهم في تسوية الأمور على بصيرة (٢٠).

ثم يقول في مقدمة تعريب قانون أحكام التجارة (٣) و وهذا القانون التجارى مما تمس الحاجة اليه في غالب الأحوال والأوقات ، حيث اتسعت الان في مصرنا دائزة المعاملات بين اهالي الممالك الأوربية وكثرت التعلقات ، فصار لابأس لأرباب التجارة بمعرفة قوانين المعاملة الجارية عند الأجانب ، بل صار الاطلاع عليها لمن يعقد عقود التجارات معهم من الواجب ، (٤) .

<sup>(</sup>١) طبعة بولاق سنة ١٢٨٣ هـ . سنة ١٨٦٦ م .

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) جـ ٥ ص ٣٦٧

<sup>(</sup>٣) طبعة بولاق سنة ١٢٨٥ هـ. سنة ١٨٦٨ م .

<sup>(</sup>٤) الأعمال الكاملة جـ ٥ ص ٣٦٩ .

وبعد سنوات ، وعندما ازداد نقوذ الأجانب في مصر ، وسلمت الحكومة المصرية بأن قوانين نابليون التجارية بجب أن يَقضى بها في المجالس التجارية المختلطة ( الكومسيون المختلط ) ... ماذا كان موقف الطهطاوي من هذا الاختراق ؟ لقد وقف ضده وتكلم عن الشريعة الاسلامية معلنا كيف أنها وافية بالغرض- وما نطالب به نحن الآن من ضرورة تقنين الشريعة الاسلامية – نجد الطهطاوي كتبه ينفس التعبير – و التقنين ۽ – ودعا اليه ، فقال : أن مخالطات مخار الغرب ومعاملتهم مع اهل الشرق انعشت نوعاً همم هؤلاء المشارقة ، وجددت فيهم وازع الحركة التجارية وترتب على ذلك نوع انتظام ، حيث ترتب الآن في المدن الاسلامية مجالس متجارية مختلطة لفصل الدعاوي والمرافعات بين الأهالي والأجانب ، بقوانين في الغالب أوربية ، مع أن المعاملات الفقهية لو انتظمت ، وجرى عليها العمل لما أخلت بالحقوق ، بتوفيقها على الوقت والحالة ، مما هو سهل العمل على من وفقه الله لذلك من ولاة الامور المستيقظين .. ولكل مجتهد نصيب ! ... ومن أمعن النظر في كتب الفقه الاسلامية ظهر له أنها لاتخلو من تنظيم الوسائل النافعه منالمنافع العمومية ، حيث يوبوا للمعاملات الشرعية أبوابا مستوعبة للاحكام التجارية ، كالشركة والمضاربة ، والقرض ، والمخابرة ، والعارية

والصلح وغير ذلك ١

ثم يضيف و أن بحر الشريعة الغراء ، على تفرع مشارعه ، لم يغادر من أمهات المسائل صغيرة ولاكبيرة الا أحصاها وأحياها بالسقى والرى ، ولم تخرج الأحكام السياسية عن المذاهب الشرعية ... لأنها أصل ، وجميع مذاهب السياسات عنها بمنزلة الفرع .. ، (١)

هذا هو الطهطاوى ، الذى دعا الى أن تكون المرجعية ليست للعقل فقط وانما للشرع أيضاً .. والذي تكلم عن أن بحر الشريعة الغراء واف بكل المتطلبات ودعا الى توفيقها على الوقت والحال – الذي نتكلم نحن عنه الان باسم و التقنين ، والاجتهاد فى الامور المستحدثه.

هل هذه النصوص التي نحتكم اليها ، والتي كتبها الطهطاري في أوائل حياته في و تخليص الابريز ، واستمر عليها الى أواخر حياته الفكرية ، في آخر كتبة وهو و مناهج الالباب ، ١٨٦٩ - .. يل وفي وكتاب المرشد الأمين في تربية البنات والبنين ، الذي كتبه في السبعينيات حين فتحت مدارس البنات في مصر من القرن الماضي .. هل هذا الموقف الثابت من الطهطاوي على امتداد مشروعه الفكرى ، يجعل هناك مجال لأن يُحشر هذا الشيخ الجليل في زمرة دعاة التنوير بهذا المغنى الغربي ؟

<sup>(</sup>١) المصدر السابق جد ١ صد ٥١٤ ، ٣٦٩ ، ٣٧٠ .

# جمال الدين الافغاني ( ١٢٥٤ - ١٣١٤هـ - ١٨٣٨ - ١٨٩٧

وجمال الدين الأفغاني ، الذي يحشرونه في هذه الزمرة - زمرة التنوير الغربي - نحن تعتبره الرائد الذي ارتاد اليقظة الاسلامية الحديثة ، التي نحن الامتداد المتطور لها ..فكل المستنيرين ، وانجددين ، ومدرسة التجديد والاحياء ، وما نسميها باليقظة أو الصحوة الاسلامية هي امتداد متطور لمدرسة الافغاني .. وعجبا لهؤلاء الذين يريدون أن يضعوه في مستنقع الفكر ، الوضعي الغربي ، !

الافغانى دعا الى بناء النهضة الحديثة على الاصول الشرقية القديمة الموروثة .. وحذر من و البدء من حيث انتهى الاوربيون و .. ونقد التحديث على النمط الغربى .. بل ويصف دعاة البدء من حيث انتهى الأوربيون بأنهم طابور خامس يفتحون ثغرات الاختراق في جدار مقاومة الأمة ، ليفتحوا الميادين لجيوش الغزاة ! يقول: أن الظهور فى مظهر القوة لدفع الكوارث ، انما يلزم له التمسك ببعض الأصول التى كان عليها اباء الشرقيين وأسلافهم .. ولا ضرورة ، فى إيجاد المنعة ، إلى إجتماع الوسائط وسلوك المسالك التى جمعها وسلكها بعض الدول الغربية الأخرى ولا مُلجىء للشرقى فى بدايته أن يقف موقف الأوربى

في نهايته ، بل ليس له أن يطلب ذلك ، وفيما مضى أصدق شاهد على أن من طلبه فقد أوقر ( أعجر ) نفسه وأمته وقرا أعجزها وأعوزها (١) وعن الإزدواجية في التعليم قال : « لقد شيد العثمانيون عدداً من المدارس على النمط الجديد ، وبعثوا بطوائف من شبابهم الى البلاد ليحملوا اليهم ما يحتاجون من العلوم والمعارف والآداب وكل ما يسمونه « تمدنا » .

وهو في الحقيقة تمدن للبلاد التي نشأ فيها على نظام الطبيعة وسير الاجتماع الانساني ! فهل انتفع المصريون والعثمانيون بما قدموا لأنفسهم من ذلك؟ ١ وقد مضت عليهم أزمان غير قصيرة ١ نعم . ربما وُجد بينهم أفراد يتشدقون بألفاظ الحرية والوطنية والجنسية ، وماشاكلها .. وسموا أنفسهم زعماء الحرية ! .. ومنهم اخرون قلبوا أوضاع المباني والمساكن وبدلوا هيئات المآكل والملابس والفُرش والآنية ، وسائر الماعون وتنافسوا في تطبيقها على أجود مايكون منها في الممالك الاجنبية ، وعدوها من مفاخرهم ، فنفوا بذلك ثروة بلادهم الى غير بلادهم وأماتوا أرباب الصنائع من قومهم! وهذا جدع لأنف الأمه ،

<sup>(</sup>۱) ( الاعمال الكامله) صد ۵۳۳ . درامة وتخفيق ك درمحمد عماره .طبعةالقاهره ۱۹۶۸م

يشوه وجهها ويحط بشأنها ، لقد علمتنا التجارب أن المقلدين من كل أمة ، المنتحلين أطوار غيرها ، يكونون فبها منافذ لتطرق الاعداء اليها .. وطلائع لجيوش الغالبين وأرباب الغازات ، يصهدون لهم السبيل ، ويقتحون الأبواب ، ثم يثبتون أقدامهم ؟ (١١) \* الأعمال ص ١٩٥ -١٩٧ ، .

وهذا النص نهديه للمتغربين لدراسته وليقولوا لنا مع أى فريق يقف الأفغاني ؟ مع التجديد الإسلامي ؟ أم مسع التنوير الغربي العلماني ؟؟! .

<sup>(</sup>١) المصدر النابق ، ص ١٩٥ – ١٩٧٧

#### الامام محمد عيده

### ( o 1710 - 1771 a 1311 - 0.71 g)

يزعم دعاة التنوير الغربي أن الامام محمد عبده هو زعيم التنوير الذي تخول ، على يد الحركة الاسلامية ، الى ، محنة للتنوير الوالمده أن هؤلاء ينسبون لامامنا محمد عبده كلمة - وإنا الذي بحثت في كل كتبه وإعماله لمدة خمس سنوات .. قلم أر تلك الكلمة التي يزعمون نسبتها اليه ، وهي أنه حينما ساقر الى الغرب قال ، وأيت هنا إسلام ولا مسلمين ولا اسلام ، ورأيت هنا إسلام ولا مسلمين ا

متى وأين قال هذا الكلام ؟ أنا أتتظر من أي شخص يدعى أن محمد عيده هو قائل هذه العبارة أن يدلنا على المصدر ؟ !

فما بالنا ولدينا نصوصاً ثابتة قالها ، تنفى جملة وتفصيلا هذه العبارة الزائفة ؟! فقد رد عملى ٥ هانوتو ١ وزير خارجية فرنسا وعلى بشارة تقلا ومقالاته فى ١ الاهرام ٢ . فقال محمد عبده عسن الحضارة الغربية : ١ ان همذه المدلية مدنية الملك والسلطان ، مدلية الختل والنفاق ، وحاكمها الأعلى همو ١ الجنيه ٢ عند قوم ١ والليرة ١ عند قوم آخرين ، ولا دخل لأنخيل في شئ من ذلك ، (١١)، وفي نقده للحضارة الغربية انتقد السلطة الدينية والكهانة في اوربا في العصور الوسطى .

وبالمناسبة ، أسوق اليكم ، نزييف دعاة التنوير - وهم تلامذة العلمانية - حينما نشروا كتاباً محمد عبده يحمل اسم و الاسلام والنصرانية مع العلم والمدنية ، فقاموا بحذف كلمة النصرانية فأصبح عنوان الكتاب و الاسلام بين العلم والمدنية ، وفي الكتاب نقد موضوعي من محمد عبده للنصرانية ،، لكنهم حجلوا أن يذكروا عنوان الكتاب كما كتبه صاحبه.. وحتى العنوان الذي كتبوه لا معنى له ، فما معنى و الاسلام بين العلم والمدنية ، ؟ بل .. وهذه هي الطامة الأكبر - فلقد حذفوا ما كتبه بهذا الكتاب عن النصرانية .. ووضعوا بدله مقالات له لا علاقة لها بالكتاب ؟! ...

ذلك أن محمد عبده كتب هذا الكتاب رداً على و قرح أنطون ا الذى نشرت له و الهيئة ، كتاباً في سلسلتها عن ابن رشد – ولم يذكروا أن محمد عبده رد على هذا الكتاب و ابن رشد ، حين نشره

 <sup>(</sup>۱) الاعمال الكاملة )جـ٣ ســ ٣٠٥. دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة . طبعة بيروت عام ١٩٧٧ م ..

فرح أتطون، خاصة وأن فرح أخذ كلام ٥ رينان، عن أبن رشد ، وقال: أن أبن رشد ٥ فيلسوف مادى قاعدة مذهبه العلم، فرد محمد عبده علي شرح رينان وقال ، أن ابن رشد ٥ فيلسوفاً مؤمن، وفند أن يكون فيلسوفاً مادياً أو ملحداً .

ينتقد محمد عبده الكهانة والسفطة الدينية في أوربا في العصور الوسطى ، فيقول : ١ ان الاسلام لم يعرف تلك السلطة الدينية ... التي عرفتها أوربا ... فليس في الاسلام سلطة دينية سوى سلطة الموعظة الحسنة ، والدعوة التي الخير ، والتنفير من الشر ... وهي سلطة خولها الله لكل المسلمين ، أدناهم وأعلاهم .. والأمة هي التي تولي الحاكم وهي صاحبة الحق في السيطرة عليه ، وهي تخلعه متى رأت ذلك من مصلحتها ، فهو حاكم مدني من جميع الوجوه ، ولا يجوز لصحيح النظر أن يخلط الخليفة عند المسلمين بما يسميه الأفرنج ، ثيوكرائيك ، أي سلطان إلهي ... فليس للخليفة ... بل ولا للقاضي ، أو المفتى أو شيخ الاسلام أدني سلطة على العقائد وتخرير الأحكام ، وكل سلطة شيخ الاسلام أدني سلطة على العقائد وتخرير الأحكام ، وكل سلطة ثناولها واحد من هؤلاء فهي سلطة مدنية ، قدرها الشرع الاسلامي ...

السلطة الدينية ، والاتيان عليها من الأساس ، هو أصل من أجل أصول الاسلام ! . (١) .

والامام محمد عبده تحدث كذلك عن وسطية الاسلام فقال : و ظهر الاسلام ، لا روحياً مجرداً ، ولا جسدانيا جامداً ، بل إنسانيا وسطا بين ذلك ، آخذا من كل القبيلين بنصيب ، فتوفر له من ملائمة الفطرة البشرية ما لم يتوفر لغيره ، ولذلك سمى نقسه : دين الفطرة ، وعرف له ذلك خصومه اليوم ، وعدوه المدرسة الأولى التي يرقى فيها البرابرة على سلم المدنية .. ه

ان الاسلام دين وشرع فهو قد وضع حدوداً ورسم حقوقاً • ولا تكتمل الحكمه من تشريع الأحكام الا اذا وجدت قوة لاقامة الحدود ، وتنفيذ حكم القاضى بالحق ، وصون نظام الجماعة .. والاسلام لم يدع ما لقيصر لقيصر ، بل كان من شأنه أن يحاسب قيصره على ما له ، ويأخذ على يده في عمله ، فكان الاسلام : كمالا للشخص ، وألفة في البيت ، ونظاما للملك » .

لماذا لا يُبرز هذا النص الذي يتحدث عن شمول شرع الاسلام للفرد والأسرة والدولة .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق جد ٣ ص ٢٣٢ ، ٢٨٨ ، ٢٨٦ . ٢٨٥ .

وحيتما جاء محمد عبده ليتكلم عن مشروع النهضة .. كيف نتهض ؟ وما المرجعية لنهضتنا ؟ .. نجده يقول : ١ أهل مصر قوم أذكباء .. يغلب عليهم لين الطباع ، واشتداد القابلية للتأثر ، لكنهم حفظوا القاعدة الطبيعية ، وهي أن البذرة لا تنبت في أرض الا اذا كان مزاج البذرة مما يتغذى من عناصر الأرض ، ويتنفس بهوائها ، والا ماتت البذرة بدون عيب على طبقة الأرض وجودتها ، ولا على البذرة وصحتها ، وإنما العيب على الباذر .. أنفس المصريين أشربت الانقياد الى الدين ، حتى صار طبعاً فيها ، فكل من طلب اصلاحها من غير طريق الدين فقد بذر بذراً غير صالح للتربة التي أودعه فيها ، فلا تنبت ، ويضيع تعبه ، ويخفق سعيه ، وأكبر شاهد على ذلك ما شوهد من أثر التربية التي يسمونها أدبية ، من عهد محمد على الى اليوم .. قان المأخوذين بها لم يزدادوا الا فساداً ، وان قبل أن لهم شيئاً من المعلومات، فما لم تكن معارفهم وآدابهم مبنية على أصول دينهم فلا أثر لها في نفوسهم ا

ويضيف : و إن سبيل الدين لمريد الاصلاح في المسلمين ، سبيل لا مندوحة عنها ، فان اتيانهم من طرق الأدب والحكمة العارية عن صبغة الدين ، يحوجه الى انشاء بناء جديد ، ليس عنده من مواده شئ ولا يسهل عليه أن يجد من عماله أحداً ،

ثم يتساءل : 1 وإذا كان الدين كافلا بتهذيب الأخلاق ، وصلاح الأعمال ، وحمل النفوس على فلب السعادة من أبوابها ، ولأهله من الثقة فيه ما ليس لهم في غيره ، وهو حاضر لديهم ، والعناء في ارجاعهم اليه أخف من احداث ما لا المام لهم به ، فلم العدول عنه الى غيره ؟؟ ، (١) .

فهو يتحدث عن و إسلامية النهضة » وإسلامية الدولة والعمران .. فهل لهذا الفكر علاقة بمفاهيم التنوير الغربي التي تنفي الدين ، وتكتفى بالعقل والتجريب ١٤ ...

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق : ج ٣ صد ٢٣١ ،

# الشيخ علي عبد الرازق ( ١٣٠٥ - ١٣٨٦ هـ ١٨٨٧ - ١٩٦٦ م )

نأتي الى صاحب أول كتاب نشره اخواننا ٥ المتتورون ١ وهو الشيخ على عبد الرازق - عليه رحمة الله - الذي نشر كتابه ، الاسلام وأصول الحكم ، في ابريل ١٩٢٥ .. وقال في هذا الكتاب ، إن الاسلام : رسالة لا حكم ودين لا دولة ) . وجاءت هذه المقولة على هيئة عنوان داخل الكتاب .. أي أن الرجل كان صريحاً ، يريد أن يعلمن الاسلام ، ويقول أن الاسلام مثله كمثل المسيحية واليهودية ، وأن محمداً لا علاقة له بالسياسة ، وأنه لم يكن حاكما .. ويقول : ه يابعد مايين السياسة والدين ۽ . وهو التعبير الذي استخدمه السادات فيما بعد بقوله ١ لا دين في السياسة ولا سياسة في الدين ١ ! يقول الشيخ على عبد الرازق في كتابه ١ الاسلام وأصول الحكم ، تحت عنوان ( رسالة لا حكم ودين لا دولة ( .. ( ان محمدًا – ﷺ – ما كان الا رسولا لدعوة دينية خالصة للدين ، لا تشويها نزعة ملك ولا حكومة ، وأنه – تَلْخُهُ – لم يقم بتأسيس مملكة ، بالمعنى الذي يقهم سياسة من هذه الكلمة ومرادقاتها ، ما كان الا رسولا كاخوانه الخالين من الرسل ، وما كان ملكاً ولا مؤسس دولة ، ولا داعياً الى ملك .. ان

ظواهر القرآن المجيد تؤيد القول بأن النبى - تلقة - لم يكن له شأن في الملك السياسي ، وآياته متضافرة على أن عمله السماوى لم يتجاوز حدود البلاغ المجرد من كل معاني السلطان .. ولاية الرسول على قومه ولاية روحية .. وولاية الحاكم ولاية مادية .. تلك ولاية هداية الى الله وإرشاد البه ، وهذه ولاية تدبير لمصالح الحياة وعمارة الأرض ، تلك للدين ، وهذه للدنيا ، تلك لله ، وهذه للناس ، تلك زعامة دينية، وهذه زعامة سياسية ، ويا بعد مابين السياسة والدين (١) ،

وفي اغسطس من نفس العام-١٩٢٥ م-اجتمعت ٥ هيئة كبار العلماء ٥ وحاسبوه - في محاكمة تأديبية - وسحبوا منه شهادة ٥ العالمية ١ ، باعتبار أن ما قاله يتنافي مع هذه الشهادة ... والغريب في الأمر أنه في الشهر الذي يليه، وهو شهر سبتمبر ، صرح تصريحاً ضد ما قاله في كتابه ١ .. وقال ١ ١ ان الاسلام دين تشريعي، وإنه يجب على المسلمين إقامة شرائعه وحدوده، وإن الله خاطبهم جميعاً بذلك، ولكن الله لم يقبدهم بشكل مخصوص ، من أشكال الحكومات ، بل ترك لهم الاختيار في ذلك، وفق مقتضيات الزمن، وحيث تكون المصلحة(٢)، أي أنه بعد أقل من شهر من محاكمته قال: أن الاسلام

<sup>(</sup> ٢ ) صحيقة ( السياسة ؛ عدد أول سبتمبر عام ١٩٢٥ م .

و دين تشريعي ، والأمة - وليس الحاكم فقط - جميعها مخاطبة باقامة الشرائع الاسلامية ، باعتبار تطبيق الشريعة احد الواجبات الدينية ، وهـو مـا ينقـض دعوى كتابه : أن الاسلام ورسولـه قـد وقفا عنـد «التبليغ ، دون ، التنفيذ والتطبيق ، !

وفى حوار له مع أحمد أمين ، فى جلسة خاصة منة ١٩٥١م حول علاج جمود المسلمين .. قال الشيخ على عبد الرازق : 1 ان دواء ذلك أن نرجع الى ما نشرته قديماً من أن رسالة الاسلام روحانية فقط ، ولنا الحق فيما عدا ذلك من مسائل ومشاكل .. الخ 1 .

فلما نشر أحمد أمين هذه العبارة في مجلة و رسالة الاسلام؟ عدد أبريل ١٩٥١ - جمادى الآخرة ١٣٧٠ هـ - بمقال عنوات الاجتهاد في نظر الاسلام ، عقب على عبد الرازق بالعدد التالى من المجلة - مايو ١٩٥١ - فاعترف بالعبارة المنسوبة اليه ... لكنه نسب الى الشيطان القاءها على لسانه ؟! .. وتبرأ منها .. وقال : و أرجو ألا يظن صديقي أحمد أمين بك .. أو من يقرأ كلمتى هذه ، أنني أمارى من قريب أو من بعيد في صحة الحديث الذي رواه عنى ، فإنى لأذكر هذا الحديث نفسه وأذكر أين ومتى كان ، وما ينبغي لشيء يرويه أحمد بك أمين أن يكون موضعاً للمراء ، وما أرى في الأمر إلا أن هناك خطأ في

التعبير جرى يه لساني في المجلس الذي كنا نتجادل فيه ونستعرض حال المسلمين ، وما أدرى كيف تسريت كلمة روحانية الإسلام إلى لساني يومئذ ؟! ولم أرد معناها !! ولم يخطر لي ينال !! .. يل لعله الشيطان ألقى في حديثي بتلك الكلمة .. وللشيطان أحياناً كلمات بلقيها على السنة يعض الناس .. وهذه كلمة تصحح وضعاً شخصياً أرى من الانصاف أن يصحح : ه!

نقول لمن نشر كتاب على عبد الرازق اليوم : لماذا لم تقولوا ما حدث : متى كان على عبد الرازق تنويرياً ؟ ومتى تراجع ؟؟ وإذا كان على عبد الرازق قد صحح رأيه فإن العلمانيين لم يصححوا .. بل نشروا اكتابى الإسلام وأصول الحكم، الذي رفض صاحبه أن يعبد طبعه مرة أخرى : وعندما أعيد طبعه في السبعينيات قامت أسرة الشيخ على عبد الرازق برفع قضية على الناشر ، وقالت إن نشر الكتاب يسى، إلى على عبد الرازق لأنه كان عزوفاً عن إعادة نشره ! ..

والأكثر من هذا ، أننى حينما نشرت كتابى ، معركة الاسلام وأصول الحكم ، وقلت فيه أننى قابلت ابن على عبد الرازق - محمد - الذى قال لى أن والده كان يريد أن يكتب مقدمة فى أواخر حياته يوضح فيها ملابسات هذا الكتاب .. فجاءت ابنته الدكتورة سعاد فنشرت مقالاً ، بالوفد ، وقالت أن والدها لم يتراجع عن رأيه !! وعندما قرأت مقالها كلفت أحد الصحفيين بجريدة الوفد - وهو الصحفي الشاب عماد الغزالي - قبل أن يترك الجريدة - في أن يحقق هذه القضية ، وأن يسأل شهود العصر حول علاقة الشيخ على عبد الرازق بهذا الكتاب ، بحثاً عن تفسير لرفضه اعادة طبعه .. فاكتشفنا أشياء شديدة الغرابة .. فقد قام الصحفى بمقابلة الشيخ الغزالي ، الذي قال أنه قابل على عبد الرازق في الجامع الأزهر ، وقال له أنه لا علاقة له بهذا الكتاب ؟! .. وقال الشيخ أحمد مسلم - عضو لجنة الفتوى بالازهر وعضو مجمع البحوث الاسلامية - أنه سأل على عبد الرازق -وكان يصلي خلفه - كيف قلت ما قلت في هذا الكتاب ؟ .. فأجابه: ان هذا كتاب الدكتور طه حسين .. ولا علاقة لي به !! كما نشر الدكتور محمد الدسوقي - السكرتير المجمعي لطه حسين - اعتراف طه حسين له : أنه قد راجع كتاب الاسلام وأصول الحكم ثلاث مرات .. وأجرى فيه تعديلات كثيرة ؟! . ١ وكل هذا الكلام نشر في حلقات بجريدة الوفد 1 ...

وهنا فهمت لماذا قال الشيخ على عبد الرازق أن ما جاء بالكتاب ليس رأيه .. وإنما كلمة القاها الشيطان على لسانه ؟! .. المهم في هذا الموضوع هو ما انتهى اليه الشيخ على فيما يتعلق بأن الاسلام رسالة روحية فقط .. فالرجل عدل عنه .. أما الذين ينشرون الآن كتابه ضمن سلسلة كتب المواجهة فإنهم يكذبون عندما يحذفون هذا التصحيح ، وهذا الموقف الذي انتهى اليه هذا الرجل!

#### د، طه حسس

( A 1947 - 1849 - - 1847 - 1847 )

أما د. طه حسين فهو ، في مشروعه الفكرى ، وكتبه ، ٥ في الشعر الجاهلي ٤ ، . وكتابه الذي نشرته الهيئة والذي يحمل عنوان : ٥ مستقبل الثقافة في مصر ٤ - وهو أخطر ما كتبه طه حسين من كتب التغريب - . . طه حسين هذا يعد امام المتغربين والمقلدين للغرب . إنه يقول : ٥ إن السبيل واضحة مستقيمة ليس فيها عوج ولا التواء، وهي واحدة فذة ليس لها تعدد ، وهي أن نسير سيرة الأوربيين وتسلك طريقهم ، لنكون لهم أندادا ، ولنكون لهم شركاء في الحضارة ، خيرها وشرها ، حلوها ومرها ، ما يُحب منها وما يُكره ، ما يُحمد منها وما يُعاب ١ ، (١)

وأيضاً قال عن علمانية الدولة : ٥ ان وحدة الدين ووحدة اللغة لا تصلحان أساسا للوحدة السياسية ولا قواما لتكوين الدول ؛ و ٥ ان السياسة شئ والدين شئ آخر ٥ (٢).

<sup>(</sup>١) ، مستقبل الثقافة في مصر ، ج ١ ص ٤٥ . طبعة القاهرة عام ١٩٣٨ م .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ج۱ ص ۱۲، ۱۲ .

الاخطر من كل هذا أنه يقول : أن العقل الشرقي يوناني !! وأن الاسلام لم يُغيّر شيئا من يونانية العقل الشرقى فيقول في كتابه : 1 ان العقل الشرقي هو - كالعقل الأوربي - مرده الى عناصر ثلاثة :

\* حضارة اليونان وما فيها من أدب وفلــقة وفن

\* وحضارة الرومان وما فيها من سياسة وفقه

\* والمسيحية وما فيها من دعوة الى الحير وحث على الاحسان وكما لم يغير الأنجيل من الطابع اليوناني للعقل الأوربي ، فكذلك القرآن لم يغير من الطابع اليوناني للعقل الشرقي ، لأن القرآن إنما جاء متممأ ومصدقاً لما في الأنجيل !! وهكذا كانت مصر دائما جزءا من أوربا ، في كل ما يتصل بالحياة العقلية والثقافية ، على اختلاف فروعها وألوانها (١) » .

أما ما كتبه 1 في الشعر الجاهلي ٥ - وأنا أقول أن القضية البست قضية أن الشعر الجاهلي متتحل - ولكنه في ص ١٦ وبالتحديد في ٢٨ - سطرا هم أخطر ما كتبه يهذا الكتاب - وبعد أن قال أن القرآن نص لاشك فيه .. عاد وشكك في علاقة الاسلام بالملة الحنيفية الابراهيمية ، بل وشكك في قصة بناء الكعبة ورفع قواعدها بواسطة

<sup>( 1 )</sup> المرجع السابق جــ 1 ص ٢٦

ابراهيم واسماعيل عليهما السلام .. وأخيار الرحلة الحجازية لابراهيم عليه السلام (١١) . ولكنه حينما أعاد طبع الكتاب وغير عنوانه مسن ٥ في الشعر الجاهلي ٤ السي ٥ في الأدب الجاهلي ٥ حلف هذه السطور التي شكك يها في القرآن .

ولكن ماذا صنع طه حسين بكتاب المستقبل الثقافة الذي ينشره الان تلامذه التنوير الحق أربعة أجزاء الكتاب الله كتب التنوير القد أعاد الرجل طبع جميع كتبه الاهذا الكتاب !! هذا موقف الكن لماذا لا يعلن الله لماذا لا يريدون اعلان موقفه هذا الله البس هذا فقط الفقد أجرى معه حديث بجريدة الأهرام الفي امارس فقط الإمام الله في المارس مصر القال الدولة كتب سنة ١٩٣٦ المقدم قوى الماور يتجدد الموجب أعود اليه المأصلح فيه بعض حاجات وأضيف المعدون ويجب أعود اليه المأصلح فيه بعض حاجات وأضيف المعدون المنشور لا يرى احواننا أنه في صالحهم الذلك لا يرزونه يل يعيدون طبع الكتاب بلا حياء السنما مثلما حذفوا كلام على عبد الرازق الذي تراجع فيه ونحن نقول هذا الكلام لا نصاف هؤلاء العلماء والمفكرين الأن طه حسين الذي قال أن السباسة ليست مقوما مس

<sup>(</sup>١) الشعر الجاهلي ص ١٦، ٨٠، ٨١ طبعة القاهرة ١٩٢٦ م .

مقومات الدولة ، والذى قال لا علاقة للدين بالسياسة .. وأن اللغة ليست مقوما من مقومات وحدة الدولة ، بعد أن قامت ثورة ١٩٥٢ - قال : إن اللغة العربية مقوم من مقومات الأمة العربية «قغير موقفه ا وحينما جاءوا به عضوا في لجنة وضع الدستور سنة ١٩٥٣ ، دارت مناقشة حول حرية المرأة وحقوقها ، وكان موجودا باللجنة د. عبد الرحمن بدوى .. فقال طه حسين ؛ الله من المقطوع به أن الاغلبية لن تقبل أن تخرج ، عند وضع الدستور ، على ما أمر به الاسلام .. ولكن لابد لنا من أن تحتاط ، فنقول أنه ليس هناك أى مقتض يسمح لنا بأن نعدل عن نص القرآن ، أريد أن أقول ؛

أنه اذا وجد نص ديني صريح فالحكمه والواجب يقتضيان الا نعارض النص ، وأن نكون من الحكمه ومن الاحتياط بحيث لانضر الناس في شعورهم ، ولافي ضمائرهم ولافي دينهم .. ١

وقال أيضاً : ( إذا احترمت الدوله الأسلام فلابد ان تخترمه جمله وتفصيلاً ولا يكون الإيمان إيماناً بمعض الكتب وكفراً يعضه الآخر(١١).

 <sup>(</sup>١) الجنة مشروع الدستور ع ص ٨١ ، ١٣١ طبعة القاهرة -وزارة الأرشاد القومي - بدون تاريخ والجلسة التي قال فيها هذا الكلام تاريخ انعقادها ٤ / ٦ / ١٩٥٣ م -

وتحن الآن نرى أن إخواننا المتغربين ، حينما ينشرون لطه حسين يختارون ما يمثل التنوير بهذا المعنى الغربى : فنقول لهم : أنتم نظلمون طه حسين ، لأنكم لا تتبعون خط تطوره الفكرى ، الذى إنتهى به إلى أن يقول : 4 لابد أن نلتزم بالقرآن جملة وتفصيلاً ، ؟!.

وهو تطور مناقض للتنوير الغربي العلماني .

### سعد زغلول

( F371 - TY71 & YOA! - Y781 4)

والعلمانيون يدعون أن ثورة ١٩١٩ علمانية ، وأن شعارها -وهو: ١ الدين لله والوطن للجميع ١ – علماني كيف يكون هذا وهي قد خرجت من عباءة الدين .. لقد خرجت من الجامع والكنيسة .. فكيف تكون علمانية اذا كانت قد خرجت من دور العبادة؟ حتى ان كلمة الدين لله هي أية قرآنية ، ويكون الدين لله ، ١٦٪ ، والوطن للجميع ٥ ، ليست فقط شعاراً اسلاميا ، بل يقول الله تعالى :﴿والارض وضعها للانام ﴾ ٢١٪ ..ثم من الذي يقول أن الاسلام ، الذي بدأ دولتة في المدينة قبل اربعة عشر قرنا ، بتعددية دينية للرعية ، يرقض ان يجعل الارض للجميع ؟ .. اذن ، الدين لله والوطن للجميع ، شعاراسلامي وليس شعاراً علمانيا .. وأذكر انني كنت احاور احد العلمانيين فقال لي ه ولكن صفية زغلول خلعت ما على وجهها من حجاب ؟ ١ وانا اقول: هل السيدة صفية زغلول اصبحت متبرجة ؟! .. لقد أظهرت وجهها وكفيها . وهذا هو الحجاب الشرعي .

<sup>(</sup>٢١) البقرة : ١٩٣

<sup>(</sup>۲۲) الرحمن : ۱۰

المهم في الموضوع أن سعد زغلول قائد ثورة ١٩١٩ حينما ستُل عن الثورة ، وقيل له : أنت زعيم هذه النهضة ، قال : هذا شرف لا أدعيه .. وانما نهضتكم بدأت منذ جمال الدين الأفغاني ، .. والأكثر من هذا أن الأمام محمد عبده في مراسلاته لسعد زغلول نجده لا يخاطبه الا بعبارة : ٥ الشيخ سعد ، . فكيف يدعون أن الرجل كان علمانيا ؟

يضاف الى ذلك نقده الدقيق والحاسم لعلى عبد الرازق وكتابه الاسلام وأصول الحكم اسنة ١٩٢٥ ، بل ان سكرتيره الجزيرى ، وكان من المحامين الشرعبين ، وكان يشرف على مجلة للقضاء الشرعى ادخل عليه قسأله سعد زغلول عما كتب في انجلة من ضرورة مناصرة على عبد الرازق بدعوى حرية الرأى .. وقال سعد زغلول : هناك فارق بين حرية الرأى وهدم الاسلام .. وكتاب على عبد الرازق يهدم الاسلام ..

والاسلام دين مدنى ودين حكم ، وعندما حُكمت به الأم حقق لها السعادة ولا يزال يحقق السعادة للأمم التي تحكم به حتى الآن .

وهذا نص مقاله الذي نفحم به من يريد وضعه في صفوف العلمانية ، ويه ننصف هذا الرجل – : ٥ لقد قرأت كتاب ٥ الاسلام وأصول الحكم ، يامعان ، لأعرف مبلغ الحملات عليه من الخطأ والصواب ، فعجبت : أولا :كيف يكتب عالم ديني بمثل هذا الأسلوب في مثل هذا الموضوع ؟! لقد قرأت كثيراً للمستشرقين ولسواهم فما وجدت ممن طعن منهم في الإسلام حدة كهذه الحدة في التعبير ، على نحو ما كتب الشيخ عبد الرازق .. لقد عرفت أنه جاهل بقواعد دينه ، بل بالبسيط من نظرياته ، والا فكيف يدعى أن الاسلام ليس ديناً مدنياً ؟ ولا هو بنظام يصلح للحكم ؟! فأية ناحية من تواحي الحياة لم ينص عليها الاسلام ؟! هل البيع ؟! أو الاجارة ؟ أو الهبة ؟ أو أي نوع آخر من المعاملات؟؟ ألم يدرس شيئا من هذا في الأزهر ؟! أو لم يقرأ أن أثمأ حكمت بقواعد الاسلام فقط عهودا طويلة كانت أنضر العصور ؟! وأن أمما لا تزال تحكم بهذه القواعد ، وهي آمنة مطمئنة ؟! فكيف لا يكون الاسلام مدنيا ودين حكم ؟! أين كان هذا الشيخ من الدراسة الدينية الأزهرية ؟! ان قرار ٥ هيئة كبار العلماء ١ بإخراج الشيخ على من زمرتهم قرار صحيح لا عيب فيه ، لأن لهم حقا صريحاً بمقتضى القانون ، أو بمقتضى المنطق والعقل ، أن يخرجوا من يخرج

على أنظمتهم من حظيرتهم ، وذلك أمر لا علاقة له مطلقا بحرية الرأى ... لقد فعل العلماء ما هو واجب وحق ، وما لا يجوز أن توجه اليهم أدنى ملامة فيه .. والذى يؤلمنى حقا أن كثيرا من الشباب الذين لم ثقو مداركهم فى العلم القومى ، والذين تخملهم ثقافتهم الغربية على الاعجاب بكل جديد ، سيتيجزون لمثل هذه الأفكار ، خطأ كانت أو صوابا دون تمحيث ولا درس ، وكم وددت أن يفرق المدافعون عن الشيخ بين حرية الرأى ، وبين قواعد الاسلام الراسخة الذى تصدى كتابه لهدمها .. (١) .

هذا همو سعد زغلول ، الذي يفترون عليه ، عندما يضعونه في • سلة ؛ التنوير الغربي العلماني ،

 <sup>(</sup>۱) محمد ابراهیم الجزیری ( سعد زغلول : ذکریات ناریخیة ) ص ۹۳ ، ۹۳ طبعة الفاهرة
 کتاب الیوم ا

#### د محمد حسین هیکل باشا

### (0-71-0771- Q-AAA1-10P14)

لقد شغل هيكل باشا منصب رئيس تخرير جريدة ، السياسة ، في عام ١٩٢٥ ، وكان أول مــن دافع عن على عبــد الرازق وكتابــه الإسلام وأصول الحكم ١ .. وكان قبل ذلك - حينما كان محر, ا البالجريدة ، مع لطفي السيد باشا – من أوائل من بشروا بالقومية على النمط الغربي ، وكان هو ولطفي السيد يقفان ضد رابطة ١ الجامعة الإسلامية ، على اعتبار أنها استعمار ؟! .. وفي مرحلة من مراحل حياته بشر بالفرعونية ثم جاء الرجل وبدأ مشروعه الإسلامي ، حيث نشر سنة ١٩٣٠ كتابه ١ حياة محمد ۽ ثم ١ الفاروق عمر ، وفي ١٩٣٥ نشر كتابه ٥ في منزل الوحي ، وفيه نقد مسيرته الفكرية نقدا شجاعا وبذلك أصبح نموذجا للإنسان حينما يتطور فكره فيأخذ هذا الموقف الشجاع في تقد ماضيه ، وذلك رغم النقد اللاذع الذي وجه إليه من أصدقائه وخاصة من طه حسين ، الذي كتب مقالات بالفرنسية وقد ترجمت هذه المقالات وجمعت في كتاب نشر بيروت بعنوان دمن الشاطيء الآخر؛ .. يقول طه حسين في مقالاته الفرنسية أن كتابه «على هامش السيرة» أساطير وليست تاريخا ؟! وأن هيكل قد تناول

موضوع التراث بصورة جدية ! أى أنه يعيب على هيكل جديته في الإنتماء إلى التراث !(١) أما هيكل ، فقد قال عن ناقديه أننى لا أعجب ممن ينتقدونني ، والذين يقولون أنني كنت من المجددين ثم أصبحت من المقلدين الرجعيين .. فلا تثريب عليهم ، لأننى كنت أقول ما يقولون !. وما اكتشفته أنا كان يخفى على في فترة من الفترات .

وفي نقد هيكل باشا لفكرة الإنتماء القومي - بالمعنى الغربي - ودفاعه عن فكرة والتوحيد الإسلامية، و والجامعة الإسلامية، يقول وأن الفكرة الإسلامية المبنية على التوحيد ، تخالف ما يدعو إليه عالمنا الحاضر من تقديس القوميات ، وتصوير الأمم وحدات متنافسة، يحكم السيف وهجكم أسباب الدمار بينها فيما تتنافس عليه ، ولقد تأثرنا معشر أم الشرق بهذه الفكرة القومية ، واندفعنا ننفخ فيها روح القوة ، نحب أنا نستطيع أن نقف بها في وجه الغرب الذي طغى علينا وأذلنا ، وخيل إلينا من سذاجتنا أنا قادرون بها وحدها على أن نعيد مجد آبائنا ، وأن نسترد ما غصب الغرب من حريتنا ، وما أهدر بذلك من كرامتنا

الإنسانية ، ولقد أنسانا بريق حضارة الغرب ما تنطوى هذه الفكرة القومية عليه من جراثيم فتاكة بالحضارة التي تقوم على أساسها وحدها ، وزادنا ما خيم علينا من مُجف الجهل إمعانا في هذا النسيان ، على أن التوحيد الذي أضاء بنوره أرواح آبائنا ، قد أورثنا من قضل الله سلامة في الفطرة هدتنا إلى تصور الخطر فيما يدعو الغرب إليه .. ولذلك لم يكن لنا مفر من العودة إلى تاريخنا نلتمس فيه مقومات الحياة المعنوية لنخرج من جمودنا المذل ، ولنتقى الخطر الذي دفعت الفكرة القومية الغرب إليه ، فأدامت فيه الخصومة بسبب الحياة المادية التي جعلها الغرب الههه (۱)

وفي نقد الدكتور هيكل للعلمانية - التي كان يدافع عنها حينما دافع عن على عبد الرازق - يقول في كتابه وحياة محمده: وهنا - في المدينة بعد الهجرة - يبدأ طور جديد من أطوار حياة محمد ، لم يسبقه إليه أحد من الأنبياء والرسل ، هنا يبدأ الطور السياسي .. وهذا الطور من حياة الرسول لم يسبقه إليه نبي ولا رسول فقد كان عيسي وكان موسي وكان من سبقهما من الأنبياء يقفون عند الدعوة الدينية يبلغونها للناس عن طريق الجدل وعن طريق المحدرة ، ثم يتركون لمن بعدهم من الساسة وذوى السلطان أن ينشروا

(١) آفي منزل الوحي ] صـ ٢٢ – ٢٦ طبعة القاهرة سنة ١٩٦٧

هذه الدعوة ، فأما محمد ، فقد أراد الله أن يتم نشر الإسلام وإنتصار كلمة الحق على يديه ، وأن يكون الرسول والسياسي وانجاهد والفاتح .. لقد أقام محمد دين الحق ، ووضع أساس حضارة هي وحدها الكفيلة بسعادة العالم والدين والحضارة اللذان بلغهما محمد للناس يوحي من ربه يتزاوجان ، حتى لا إنفصال بينهما .. وقد خلا تاريخ الإسلام من النزاع بين السلطة الدينية والسلطة الزمنية ، أي بين الكنيسة والدولة فأنجاه ذلك مما ترك هذا النزاع في تفكير الغرب وفي انجاه تاريخه (١).

ثم ينتقد التغريب بشكل عام فيقول القد خيل إلى زمنا ، كما لا يزال يخيل إلى أصحابي ، أن نقل حياة الغرب العقلية والروحية هي سبيلنا إلى النهوض والتقدم .. فحاولت أن أنقل لأبناء لغتى ثقافة الغرب المعنوية والروحية ، لنتخذها جميعا هدى ونبراسا .. ولكنتى أدركت بعد لأى ، أننى أضع البدر في غير منبته ، فإذا الأرض تهضمه ثم لا تتمخض عنه ، ولا تبعث الحياة .. وما أزال أشارك أصحابي في أننا مانزال في حاجة إلى أن ننقل من حياة الغرب العقلية كل ما نستطيع نقله ، ولكنني أصبحت أخالفهم في أمر الحياة الروحية ، وأرى أن ما في الغرب منها غير صالح لأن ننقله ، فتاريخا الروحي غير تاريخ الغرب ،

<sup>(</sup>١) [حياة محمد ] صد ٢٣٦ ، ٢٣٨ ، ٢٣٩ ، ١٦٥ ، ١٩٥ طبعة الناهرة سنة ١٩٨١

وثقافتنا الروحية غير ثقافته ، خضع الغرب للتفكير الكنسي على ما أقرته البابوية المسيحية منذ عهدها الأول ، وبقى الشرق بريثا من الخضوع لهذا التفكير ، بل حوربت المذاهب الإسلامية التي أرادت أن تقيم في العالم الإسلامي نظاما كنسيا أهول الحرب ، فلم تقم لها فيه قائمة أبدا كيف نستطيع أن ننقل ثقافة الغرب الروحية للنهوض بهذا الشرق ، وبيننا وبين الغرب في التاريخ وفي الثقافة الروحية هذا التفاوت العظيم ، والحياة المعنوية هي قوام الوجود الإنساني للأقراد والشعوب .. لا مفر إذا من أن نلتمس في تاريخنا وفي ثقافتنا وفي أعماق قلوبنا وفي أطوار ماضينا هذه الحياة الروحية نحيي بها ما فتر في أذهاننا وخمد من قرائحنا وجمد من قلوبنا .. هذا كلام واضح بينٌ ومن عجب أنْ يخفى على أصحابي الذين غمزوني بعد تأليف كتابي دحياة محمد، عندما حسبوا أنني إنقلبت بكتابة السيرة رجعياه وكنت عندهم قبلها في طليعة انجددين !! من عجب أن يخفي هذا على أصحابي ، فلا يرونه وأن يكون خفاؤه سبب تثريبهم على ! ولكن لا عجب ، فقد خفي هذا الكلام عنى سنوات ، كما لا يزال خفيا عن كثيرين منهم ١١٥١).

وقى نقده الفرعونية قال فى نفس الكتاب اولقد انقلبت التمس فى تاريخنا البعيد ، فى عنهد الفراعين ، موللا لوحى هذا العصر ، ينشأ فيه نشأة جديدة ، فإذا الزمسن وإذا الركود العقلى قد قطعا ما بيننا وبين ذلك العهد من سبب قد يصلح بذرا لنهضة جديدة ، وروات - انظرات دون عجلة ا فرأيت أن تاريخنا الإسلامي هو وحده البذر الذي يبت ويثمر ، ففيه حياة تحوك النفوس ، وتجعلها تهتز وتربو ، ولأبناء هذا الجيل في الشرق نفوس قوية خصبة تنمو فيها الفكرة الصالحة لتؤتى ثمارها بعد حين .. لم ألبث حين تبينت هذا الأمر أن دعوت إلى أحياء حضارتنا الشرقية، (۱).

بهذه النماذج التي تمذكر عادة من قبل المتغربين في إطار «التنوير» بالمعنى الغربي الذي يبشرون به .. احتكمنا إلى همله النصوص التي تبين أن هناك فرية تفتري علينا ، وأن هناك تزييفا لتاريخنا ، والممدهش أنه ينطلي على بعض الإسلاميين .. فضى نفس العدد من

<sup>(</sup>۱) ( في منزل الوحى ) صـ ۲۲ – ۲۲ .

جريدة االحياة؛ - الذي أشرت إليه سابقا - نجد الشيخ يوسف البدري يفتري على رفاعة الطهطاوي .. ونحن نعلم أن المرحوم د . محمد محمد حسين في كتابه والانجاهات الوطنية في الأدب، نجد أن طبعته الأولى برئت من الهجوم على هؤلاء الرموز والأعلام المجددين ، بينما الطبعة الثانية – للأسف الشديد – كتب فيها كلاما سيثا حين جعل كل هذه الرموز متغربة، وعملاء ! وذلك لأنه وقع في حبائل كتاب لمستشرق يهودي إسمه وإيلي كادوري، قال فيه : أن الأفغاني ومحمد عبده والطهطاوي ملحدون فتبنى محمد حسين هذا الكلام؟!.. وكتابه يعد من الكتب التي لعبت أسوأ الأدوار لدى شريحة من الحركة الإسلامية ، ولذلك نجد يوسف البدري يقول عن رفاعة الطهطاوي -يجريدة الحياة ٥ ... وقاعة الطهطاوي الذي ذهب إلى بازيس إماما لبعثة علمية ، وعاد إماما للتنويرالذي بعني العلمانية ، وإقصاء الدين عن الحياة، فيتفق هذا النقر من الإسلاميين مع العلمانيين في تشويه الطهطاوي الذي رأينا نقده اللوضعية العربية، ودفاعه عن الشرع ا كمعيار للتحسين والتقبيح ، وانحيازه إلى ابحر الشريعة الغراء ، ضد القانون الوضعي الغربي !..

سلامة موسي (١٣٠٥ - ١٣٧٧ هـ ١٨٨٨ - ١٩٥٨م ).

في نهاية هذا الإستعراض ، لا نريدأن نحرم أخواننا العلمانيين من

بعض رموزهم .. خاصة وهم يضعون سلامة موسى فى قائمة «أعلام التنوير»! ونحن نقول لهم نعم أنتم محقون «فإليكم بسلامة موسى» .. فهو الوحيد الذين تُعدون امتدادا له .. حيث تتبعون من نفس المنبع الفكرى ! .. ومشروع سلامة موسى يمكن أن نطلق عليه ؛ مشروع «العمالة الحضارية » وأنا لا أتهمه بأنه كان عميلا سياسيا . وإنما كان عميلا «حضاريا» ، يريد أن يلغى حضارتنا ، كى نصبح أوربيين !..

وهو لم يبدأ من فراغ ... بل سقه ه المعلم يعقوب ١٧٤٥١ الذي كون الفيلق القبطى ، والذي تعاون مع نابليون ، والذي أطلق عليه الجبرتي إسم عيعقوب اللعين الله وكان من شروط جلاء الحملة الفرنسية عن مصر أن يجلوا «يعقوب اللعين» مع قبلقه القبطى مع جنود الحملة ؟!.. وحينما كان على السفينة كان مرض بالحمى ، ثم مات ، فقام الجنود الفرنسيون بوضعه في برميل محمر وقذفوه في البحر ... وبعدها وجدنا وصيته التي أعطاها لربان السفينة ليعطيها للسامة الإنجليز مطالبا أن يقوم الإنجليز بإرسال قوة تختل مصر ، كي تصبح مصر تابعة للغرب ، وتنقطع صلتها نهائيا بتاريخها الإسلامي ومجيطها العربي والإسلامي .. ثم جاء لويس عوض وكتب عن مشروع ومعقوب اللعين، فقال إنه « أول مشروع لاستقلال مصره !! وكذلك

أطلق نفس هذه العبارة شفيق غربال .. وهكذا وضع «يعقوب اللعين» مع قادة وزعماء وأبطال مصر !!

والحقيقة أن أول من فكر في مضمون مصطلح «إستقلال» مصر عن تاريخها وتراثها ومحيطها هو «المعلم يعقوب» ، ثم جاءت مدرسة الموارنة الذين هربوا من الشام وجاءوا إلى مصر في ظل «كرومر» والحكم البريطاني ، وأصدروا «المقطم» و «المقتطف» وأصبحوا يمثلون أركان المندوب السامي والحماية البريطانية (يعقوب صروف – وشاهين مكاريوس – فارس نمر) ، ولأنهم أقلية مارونية مسيحية كان من الصعب أن يقدموا المسيحية بديلا للإسلام في مشروع النهضة ، ولذلك قدموا الغرب كبديل للحضارة الإسلامية والمشروع الإسلامي !.

والتقط منهم الخيط سلامة موسى ثم لويس عوض ثم غالى شكرى ، وتلاميذ العلمانية الموجودون الآن على الساحة !.

وكلمات سلامة موسى تمشل مشروعه الذي كان يرمى من وراثه إلى الحاق الوطن بالغرب من الناحية الحضارية ، ولقد اعتبر مصطفى كامل ووطنيته لونا من الإرتداد عن الوطنية فنجده يقول :

القد حدث إرتداد في الفكرة الوطنية بظهور مصطفى كامل (١٣٩١ - ١٣٢٦ هـ ١٩٠٨ - ١٩٠٨ م) والخديوى عباس

والإخوان المسلمين ومصر الفتاة واللجنة العليا للحزب الوطنى والضباط الأحرار ، .. وفال أن التيار الوطنى التقدمى هو الذى «إختار الإستعمار الإنجليزى المتقدم على الدولة العثمانية المتخلفة » !!.

وبالمناسبة أنبه إلى أن إستخدام كلمة «آسيا» كما وردت في لسان سلامة موسى - «آسيا» التي دعا إلى الخروج منها - هي أيضا يستخدمها المستشرقون ، وهي تعنى «الإسلام» وأذكر هنا «هانوتو» (١٨٥٣ - ١٩٤٤ م) الذي تكلم عن تونس وقال أنها بدأت تنحاز للتغريب وتطوع للفكر الفرنسي أي الحضارة المسيحية الآرية ويقول أيضا ، يوجد الآن بلد وأرض تنقلت شيئا فشيئا من مكة وسن الماضي الآسيوي .. ، ١٩٤٥)!

وحينما يأتى اليوم الدكتور/ جابر عصفور - الذى يقود حملة التنوير - فيكتب في جريدة والحياة، ويقول : ولا ينبغي أن لنشغل بسؤال الهوية القومية ١٢٠٠ أى أن هؤلاء قد وصلوا إلى موقع زعيمهم ورائدهم سلامة موسى !.

 <sup>(</sup>١) ( الإسلام والرد على منتقديه ) نجموعة من العلما، حسـ ٢٧ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٨م.

<sup>(</sup>٢) صحيفة ( الحياة ) اللندية - عدد ٥ / ١٩٩٣١٥م.

أما عن موقفهم من اللغة العربية ، فيجب أن نقارت بينهم وبين عتاة الإستعماريين مثل دويل كوكس، الإنجليزى الذى دعا إلى الكتابة بالعامية ، وغيره من الذين دعوا إلى الكتابة بالحروف اللاتبنية ... وأتاتورك وما فعله في الحرف العربي ، والإستعمار الروسي وما فعله بالحرف العربي في آسيا الوسطى ، والفرنسيون وما صنعوه باللغة العربية في الجزائر وتونس والمغرب .. كلنا نعلم هذه القصة التي تخاك ضد اللغة العربية باعتبارها أحد مقومات الشخصية العربية ، ولغة القرآن ... وعن هذه اللغة كتب عنها سلامة موسى يقول : « إن المتعمق في اللغة الفصحى يشرب روح العرب وبعجب بأبطال بغداد ، فنظره متجه أبدا نحو الشرق ، يشرب روح العرب وبعجب بأبطال بغداد ، فنظره متجه أبدا نحو الشرق ، وثقافته كلها عربية شرقية مع أننا في كثير من الأحيان نحتاج إلى الأمة المصرية أن ينزع شبابها نحو الشرق والنزعة ، وليس من مصلحة الأمة المصرية أن ينزع شبابها نحو الشرق والنزعة ، وليس من مصلحة

ثم يقول أن اللغة تخمل عقيدة - وهذا ما جعل ( إن الشرفي ا وزير التعليم التونسي الحالسي يتراجع عن مشروع التعريب ويقول : (إن الحرف العربي يؤدي إلى الإنجاه الغيبي) - ( الإنجاه إلى الإسلام ) !! ونفس هذا الكلام ردده سلامة موسى قائلا عن تراثنا ( إنه تراث لغوى

<sup>(</sup>١) [اليوم والغد] ص ‡

 بحمل عقيدة إجتماعية يجب أن نحاربها! فالعربية ليست لغة الديمقراطية و الأتومبيل والتليفون ، بل لغة القرآن وتقاليد العرب »!!

وبهذه المناسبة سوف أقرأ عليكم نصا لأول مقيم عام فرنسي بالمغرب سنة ١٩١٢ ويدعي ( ليوطي أ قال فيه: ﴿ أَنَّ اللَّمَةِ العربية بَحْرِ إلى الإسلام ، لأن هذه اللغة تَتعَلَّمُ في القرآن ، هذا في حين أن مصلحتنا تختم علينا العمل على جعل البربر يتطورون خارج إطار الإسلام ه ومن الناحية اللغوية يجب أن نعمل على الإنتقال مباشرة من البربرية إلى الفرنسية ١٤(١) ثم يأتي أيضا لويس عوض ويقول : ٥ أن اللغة العربية لغة السادة ، وعلى العبيد - أصحاب العامة - أن يحطموا قبود السادة !! وأن اللغة العربية تشبه اللغة اللاتينية وكما قامت في الغرب اللغات الإنجليزية والفرنسية على أنقاض اللاتينية كذلك يجب أن تسود العامية على أنقاض الفصحي؟! ٤ ثم طالب بأن تكون اللغة العربية لغة الكهنة أي علماء الإسلام ، ونادي باللغة العامية ، كل هذا من أجل تقطيع أوصال العالم العربي والإسلامي وحتى لا تستطيع أن نقرأ القرآن .. مثلما فعل أتاتورك في تركيا ؟!.

 <sup>(</sup>١) د. محمد عابد الجابري و تطور الوعي القومي في المغرب و صدة 2 - طبعة بيروث سنة ١٩٨٦

هذا هو فكر من يسمون بزعماء التنوير ، وهذا هو الافتراء الذى أرادوا به إنتزاع الرموز الإسلامية من الموقع الاحيائي والتجديدي للفكر الإسلامي ، ولذلك عندما يقال أن مشروع التنوير بدأ ، لكنه إنحدر وتحول إلى محنة تنوير – كما كتب جابر عصفور – نقول لهم : أن المحنة محتهم هم وليست محنة مشروع التنوير بالمعنى الذي نفهمه نحن لأن هذا المد الإسلامي واليقظة الإسلامية هي إمتداد لهذا المشروع الإسلامي الإحيائي والتجديدي ، أما الضمور الذي أصاب وبصيب مشروع ه يعقوب اللعين ه ولويس عوض وسلامة موسى وتلاميذهم ...

ونحن حقيقة لسنا أمام مشروع تنويرى تراجع ، وإنما أمام مشروع تنويرى إسلامى يستنير بنور الله والإسلام والرسول - على أمام مشروعهم \* لا سلطان على العقل إلا العقل ، فهو الذى يعانى فى أوساطنا الآن هذه المحنة .. ونحن الآن أمام مشروعين .. أحدهما مرجعيته الإسلام ، والآخر مرجعيته الغرب .. والحقيقة أن هناك تحديا أمام المسلمين وعلمائهم ، وهو أنه إذا كان الإستعمار قد ترك الأقطار ورحل إلا أنه ترك المؤسسات فى أيدى هؤلاء المتغربين وعلينا أن توجد المؤسسات الإسلامي الذى هو نور الله حتى يتم وعده ويبلغ الكتاب أجله والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

## تعليقات الحضور

## د - توفيق الشاوي: أستاذ القانون بحقوق القا مرة

التنوير في أوربا كان يقصد به كشف الظلام الذي كانت تخيا فيه ( العصور المظلمة ) في ظل سلطة الكهنوت ، أما نحن فإننا لم نمر بهذه العصور ، بل كانت عصورنا الوسطى هي عصور الأمجاد الزاهرة ، ولذلك ليس هناك مبرر لما يدعيه العلمانيون عندنا من ضرورة تنويرنا .. وذلك لأنهم لا يقصدون إلا تخطيم الأصول الإسلامية .. ولذلك أرجو من د. عمارة والآخرون أن يبرزوا لنا – ويصورة متواصلة – الفرق بين نظرية التجديد الإسلامي ومقوماته وأصحابه ، وبين أدعياء التنوير ، لأنهم في الحقيقة ليسوا تنوريين ، بل هم ظلاميون ، يريدون الحاق شعوبنا بالشعوب الأجنية الإستعمارية .

ولا تنسى أن ننبه إلى بعض الإسلاميين ذوى العقول الجامدة ، الذين بدافعون عن التخلف ويصفونه بأنه إسلام ، ولا حول ولا قوة إلا بالله والسلام عليكم ورحمة الله .

#### د - محفوظ عزام : استاذ الفلسفة

نشكر د . عمارة على كلمته الجامعة المانعة التي وضحت لنا مفهوم التنوير .. ومعروف أن مفهوم التنوير ظهر في القرن الثامن عشر في أوربا على يد المدرسة الفرنسية وكان من أهم أعلامها فولتير ، ونبنج ، وبدرو .. وهؤلاء الثلاثة فلاسفة ماديون يقولون بأزلية المادة وأبديتها .. إذن منطلقهم هو إحلال المادة محل الله ، ثم يحل العقل محل الله ، ومن الخطأ أن تستخدم مصطلح « التنوير ، في مجتمعاتنا الإسلامية لأن فيه تلبيساً على الناس ، ومن هنا فعلى المفكرين أن يقدمون لنا بعض الرسائل الخاصة بمفاهيم التنوير والعلمائية ، خاصة وأن الناس يقفون بين العلم والعلمائية موقفا حائرا .. بل ويخلطون بينهما ويعتبرون أن العلمائية مأخوذة من العلم .. مع أن العلمائية هي العالمية وكانت في الأصل تسمى و العالمائية ، ثم تخولت إلى العلمائية وهي تعنى الفصل التام الرسائل الحياة والدين ، سواء كانت هذه الحياة لأمة أو لشخص أو لمجتمع ..

أما فيما يتعلق بالشيخ على عبد الرازق يقال أنه نادى بتطبيق الشريعة في مجلس النواب .. أى أن تكون الشريعة هي المصدر للقوانين .. وفيما يتعلق بمحمد حسين هيكل فقد كان معجبا بالحضارة الغربية إلا أنه رجع في النهاية إلى الأصول الإسلامية .

### د - أحمد فواد باشا: أستاذ الفيزياء بجامعة القاهرة

بسم الله الرحمن الرحيم .. حقيقة أشفق على د . عمارة من الهجمة الشرسة التي يقوم بها أعداء الإسلام ضد الإسلام ، وأدعو جميع المفكرين بأن يدلى كل منهم بدلوه في التصدى لهذه الهجمات .. لأننا بالفعل – وفي هذا العصر – نعيش في محنة شديدة ، ويجب على كل فكر أن يجتهد وأن نتضامن جميعا في توضيح الحقيقة .. والحقيقة دائما في صف الإسلام .

أود التركيز على أن أعداء الإسلام في نقدهم لشريعة الإسلام يلجأون دائما إلى التاريخ الإسلامي ، ويتبعون منهجا إنتقائيا إختياريا ، حيث ينتقون من النصوص ما يتفق مع أغراضهم .. وهذه العلمية تتنافىي مع المنهج العلمي لأنهم يفصلون النصوص عن سياقها لخدمة أيديولوجية مسبقة يتبنونها .. وقد فعلوا هذا مرارا بدءا من آراء أبي حامد الغزالي وموقفه من العلم ، وكيف أنه رفض العلوم الطبيعية ، رغم أنه كان أمينا في عرض القضية ، ووضح الفرق بين فرض العين وفرض الكفاية وطالب بتعليم الطب والرياضيات ، وكل ما في الأمر أنه قال أن التعمق في بعض العلوم الطبيعية كالرياضيات قد يثير بعض الأمثلة – التي يكون غير قادر على إستيعابها .. وهذا قد يؤدي إلى عند المتعلم – التي يكون غير قادر على إستيعابها .. وهذا قد يؤدي إلى

نوع من الإنحراف .. ورؤيته هذه كانت في إطار عصره الذي عج بالآراء والتعريفات الفلسفية المختلفة .

أريد أن أنبه إلى أننا لا تتشبث بجمال الدين الأفغاني أو بمحمد عبده كأشخاص .. بل ندرسهم وندرس تاريخهم من واقع منهج علمي ، ونقول ما لهم وما عليهم ، وهدفنا في النهاية هو الوصول إلى الحقيقة .. ونقطة أخيرة أشير إليها أننا نجد من بين الكتاب الإسلاميين من يروج للعلمانية ، بل ويضع لها تعريفات تخالف حقيقة التعريف المتبع أصلا عند الغرب والذي يتبناه دعاة التنوير في عصرنا ، وأضرب مثالاً یــ د وحید الدین خان ، حیث له مؤلفات کثیرة منها د الإسلام يتحدى ، .. ولكن للأسف فني أخسر كتباب لنه في طبعته العربية الإسلام الكامل ، وجدته بنادى بضرورة إنباع العلمانية باعتبارها تعنى عدم تدخل الدين في شئون الدولة ، ويضيف أنه نظرا لسلطة الكنيسة القوية اعتبرت أن هذا عداء للديانة المسيحية و لذلك إفتعلت الكنيسة هذا العداء ( !! ) .. وأنا العلمانية تعنى الفصل بين الدين والدولة فصلا يحول دون تدخل كل منهما في الآخر ، ويزعم ٥ وحيد الدين خان ١ أن العلمانية فرصة ذهبية لأن يؤدي المسلمون دعوتهم بحرية !! وضرب مثلا بصلح الحديبية الذي أتاح الفرصة لحرية الدعوة الإسلامية لعشر

سنوات، فالعلمانية التي لا تتدخل في شئون الأديان تتبع الفرصة للدعوة الإسلامية إلى الأبد!! هذه الآراء غريبة خاصة وأنها تستشهد بصحيفة المدينة .. يجب أن نفطن لما يبث في الفكر الإسلامي حتى فيمن يسمون أنفسهم بالإسلاميين وهذا يعطى بعدا لشراسة الهجمة ، وكيف ينساق في إطارهذه الهجمة بعض الإسلاميين لست أدرى عن قصد أو عن جهل .. وشكرا .

### فضيلة الشيخ محمد الغزالى:

بسم الله الرحمن الرحيم .. أشعر بأن هذه الفترة من تاريخنا من أشد الفترات سوادا في التاريخ الإسلامي الطويل ، لأن الهجوم على الإسلام ممتد من جميع الجبهات من شرق وغرب ، وأذكر أنني كنت إقرأ بالأمس في مجلة تقول أن الحكومة الهندوسية في الهند إستطاعت أن تمجس ٧٤ ألف مسلم بالهند ، وأن تفرض عليهم الهندوسية ، وبدأت في مطاردة كلمة لا إله إلا الله محمدا رسول الله ، بل وحرقت الموتى المسلمين وبدأت تغير في تقاليد الزواج .. وأشباء أخرى كثيرة .. هذا يقع في الهند وفي أوربا وفي البوسنة .. وهو يعني أن شعبة من شعب الهجوم على العالم الإسلامي والتي كانت عسكرية .. إنجهت أينا الآن وتحولت إلى ثقافية .. وأن ما يسمى بحركة التنوير ما هي إلا

شعبة هجوم صليبي صهيوني وانبي كي يضرب الإسلام في صميمه ، والإسلام الذي يضرب ليس هو دين محمد بالمعني انحدد بل هو الدين كله والوحي كله بل ورسالات السماء كلها ، فإن حدث وضاع الإسلام فلن يبقى على الأرض دين ، ومتختفى الروحانية والغيبيات كلها من على سطح الأرض .

ولهذا أريد أن نشعر يخطورة الواجب الذى ربطه القدر في أعناقنا في هذه الأيام ، أما أن الناس فيهم من يخدم الضلال إلى أن يموت فهذه طبيعة لبهنا إليها الإسلام ٥ أقمن زين له سوء عمله فرآه حسنا .. قل هل ننبئكم بالآخسرين أعمالا .. الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا ۽ .. أن أبا جهل ظل إلى آخر رمق يقول مناجيا الله ٥ اللهم من كان أقطع منا للرحم فأده اليوم ٥ فقد كان يـظن أنه أولى بالنحر من محمد ، لقد كان معبأ بالكفر من رأسه إلى قدمه ومن قدمه إلى رأسه ، فإذا وجدنا أنَّ هذه النماذج من الكافرين موجودة ، فلنسأل أنفسنا .. هل أمكننا أن نضع نماذج للإسلام تستطيع أن تقاوم هذا الزيف وتضرب هذا الضلال ؟ أن شعينا لازال يقول بصوت عال ، الإسلام هو الحل ، لكننا نريد أن تشيع هذه الكلمة ، وأن يشيع من وراثها تأصيل علمي - كالذي قدمه لنا الدكتور عمارة الآن - حتى يعلم الناس أن هؤلاء ليسوا طليعة تقدمية ، يل كتيبة رجعية حقيرة ، وأنهم يخدمون نزوات الإستعمار العالمي الكاره للإسلام الحاقد للشعوب الذي يريد أن يعود بالناس جميعا القهقري إلى أيام ما فتحت أمريكا الجنوبية والشمالية ، وأن يبدأ العالم كله يعيش في ظلمة الصليبية العالمية ، فهؤلاء يخدمون للأسف أغراضا من الخارج ، ولذلك تخدمهم قوى جلية وخفية تكره الإسلام وتضيق به ، وتريد القضاء على الإسلام وإتباعه .

كل ما أبغيه الآن هو أن التجديد الذي لابد منه للأمة الإسلامية ، حتى تكون أهلا للبقاء ، هو تجلية حقائقها هي ، وتلميع هذه الحقائق ، حتى لا تنكشف أمورها أمام العيون المتطلعة إلى النور ، ولكن لدينا الآن نوعان من الناس ، نوع ينتمى إلى الإسلام وهو خطر عليه ، خاصة وأنه لا يدرى من الإسلام شيئا ، وربما أخبت ما فعل في التاريخ الإسلامي كان من صنع الجهلة به والجاحدين له .. وهذا النوع موجود الآن ومهمته محاربة الأفغاني والطهطاوي ومحمد عبده ، وسعد زغلول بل وحسن البنا وكل من فيه نضارة في فكره الديني وقدرة على توجيه الأمة لفعل الخير .. ونتبه إلى أن هؤلاء الأعداء خطرون على الناس .. أما النوع الثاني فهو الإستعمار الثقافي .. الذي زلزل التعليم الناس .. أما النوع الثاني فهو الإستعمار الثقافي .. الذي زلزل التعليم

الديني من ٤٠ سنة ، حين استطاع التأثير على حركة ثورة ٢٣ يوليو ١٩٥٣ ، فجعلها تلغى - عن طريق طه حسين - التعليم الأولى والإلزامي وتعليم القرآن الكريم وجعل القرآن بعيدا عن مناهج الدراسة الأولية التي كنا تعيش بها .. وبذلك ماتت الكتاتيب وما يشبهها ، وأصبح الطالب يخرج من المدرسة الإبتدائية ولا شيء عنده من القرآن . ثم جد الآن أن ثقافتنا في حضانة لجنة أمريكية ، إستطاعت أن تمحو من التاريخ ما تمحو ، ومن السنن والآيات كذلك ، ووجدنا أنفسنا أمام تزوير ثقافي خطير يخدم هذا التنوير أو يخدمه هذا التنوير الذي تعيشه أمتنا الإسلامية .. الأمر يحتاج إلى أن ندرك أن الواجب علينا ثقيل ، ويستدعى يقظة ، وأن الأمر جد ، وأن الإسلام في خطر ، وأن دعوة التوحيد تتهددها الغام موقوتة وغير موقوتة كي ننسفها من جذورها ، والله المستعان على أن نقوم بحفظ ديننا وتراثنا .. والله ولى التوفيق .

## د - محمد عبد الواحد طرابية : قسم الصحافة بجامعة الاز مر

بسم الله الرحمن الرحيم .. لقد وضح لنا الفرق الشاسع بين النور والظلام ، بين مستنقع التنوير وقافلة التنوير الإسلامية .. هذا المستنقع وجد المجال خصبا في أجهزة وسائل الإعلام الأمريكية ، التي تبنت هذه الأفكار الرجعية الإستعمارية أقسحت المجال كي تدخل

وتزيف الثقافة الإسلامية ، والسؤال الوارد الآن .. أين دور الأزهر بقيادته وجامعته ومؤسساته في محاربة هذه الظاهرة المستنكرة ؟ .. ومن وجهة نظرى أن السبيل للقضاء عليها ، بجانب دور الصحافة الإسلامية ، هو أن يقوم الأزهر بإصدار موسوعة للتنوير الإسلامي ، يكتب فيها مشايخنا الأفاضل ، وأن تنشر عالميا ، وحبذا لو كان عن طريق المعهد العالمي للفكر الإسلامي ، لتوضيح مفهوم التنوير في الإسلام والفرق بينه وبين الجهالة .

# شعيب الغباشي: صحفي

يسم الله الرحمن الرحيم .. الفكر العلماني له خط موصول منذ أن بدأت بشائره في منطقتنا العربية عي يد أصحاب و المقطم ، و و المقتطف ، وانتها ء بجابر عصفور رئيس قسم اللغة بكلية الآداب بجامعة القاهرة .. وطالما أن الفكر العلماني موصول الخطوات .. فهل هذا التواصل تم بفعل فاعل أم مصادفة ؟ أعتقد أن هناك برنامج ومخطط عالمي قديم منذ أجدادهم في الجزيرة العربية .. وكل جيل بأتي يضيف ويعدل طبقا لتطورات عصره ، وهم مخلصون لخطتهم .. وأتساءل أين خطتنا وبرنامجنا ؟

من السلسلة التي تصدرها الهيئة العامة للكتاب كتب جديدة منها كتابات الإمام محمد عبده .. وأتساءل أين كتابات الشيخ الغزالي ؟ أين كتابات د . محمد عمارة ؟ بل وأين نحن من تحديد المصطلحات ؟ .. نريد أن نتفق على مدلولات ومفاهيم معينة لبعض المصطلحات حتى نرى أين نضع أقدامنا .

## محمدما مون : مهندس استشاري

أوجه تخية لأستاذنا الدكتور عمارة .. وأحيه كذلك على تعبيره الذى استخدمه و الإنجاز التاريخي و لأن هذه قضية هامة جدا ، وفي تصورى أن أول من إنجاز للقيم هو الإمام و أبو حامد الغزالي و في رحلته من و المنقذ من الصلال و حيث أنه إنجاز في النهاية إلى فكرة الإسلام الصحيحة الشاملة التي تشمل القلب والفعل والسلوك والفقه .. وعصرنا الحديث شهد مجموعة من الأعلام تمثل الصفوة التي تمثلك الضمير والرؤية والبقين ... وأصبح إنجازها الإسلامي كفكرة شاملة وكحل نهائي لمشاكل الإنسانية كلها شاهدا للإسلام ، كما هو شاهد لهم ومنهم إستأذنا الدكتور محمد عمارة .. وأستأذنا المستشار طارق البيشري ..

مهم جدا أن نركز على أن العلمانية هى النتيجة الباقية للإستعمار.. وأن فصائل العلمانية أعطيت ماحات فى الصحف ووسائل الإعلام ، وأصبح لها ضجيج .. وأتمنى على الله أن نتعامل مع العلمانية بهذا المفهوم ، وأطالب المعهد العالمي بيدء حملة لنشر مؤلفات د . عمارة والشيخ الغزالي في مقابل الحملة التي تقوم بها الهيئة العامة للكتاب .

#### د . محمد عبده صبام :

بسم الله الرحمن الرحيم .. أدعو الله سيحانه وتعالى أن يجزى عالمنا المجاهد د . محمد عمارة خير الجزاء .. وفي هذه المناسبة أنبه إلى أن هناك بعض الإسلاميين الذين يشوهون الحركة الإسلامية أو يهيلون التراب على بعض رؤوس علمائنا .. وأذكر هنا شيخنا الغزالي الذي بهال على رأسه التراب بعد ظهور كتابه ٥ السنة النبوية بين أهل الفقه وأهل الحديث ٥ فصدر ما يقرب من ١٥ كتابا منهم كتاب ألفه استاذ مساعد يكلية أصول الديس وقدم لهذا الكتاب رئيس القسم وعسوان الكتاب محمد عمارة أن يزيل التراب من على رأس هذا الشيخ الجليل مثلما فعل مع الطهطاوى والأفغاني وغيرهما .

## د - على جمعة :

هكذا إنتهت التعقبيات ونعطى الكلمة لأستاذنا الدكتور محمد عمارة .

# د - محمد عمارة:

شكرا للسادة الأفاضل المعلقين .. وأبدأ بردى على سؤال ورد من أحد الحضور يتساءل لماذا لم أعط أمثلة من الإجتهاد في عصرنا الحديث ؟ .. مثلما فعلت حينما أوردت أمثلة عن الإجتهاد في عهد عمر بن الخطاب في كتابي ه معالم المنهج الإسلامي ؛ ؟! .. والحقيقة أنني قد أجبت عن هذا السؤال في الكتاب حيث قلت أنتي أريد أن أقدم نماذج من الإجتهاد في العضور الأولى ، وهي فترة إتسعت فيها دولة الإسلام - في عهد عمر - ولم تعد الدولة قاصرة فقط على شبه الجزيرة العربية .. ولأن الإجتهاد في هذه الفترة لم يكن موضوع جدل من تيارات الفكر الإسلامي .

أما عن موضوع د . نصر حامد أبو زيد - كما جاء في بقية السؤال - أقول أن هذا الأستاذ وآخرين يحفرون تخت أساسيات الإسلام ولقد رددت في كتابي ( الإسلام والسياسة ، على العلمانيين بشكل

عام ، خاصة فرج فودة ، وفؤاد زكريا .. ومع ذلك فأنا أتفق مع صاحب السؤال بأن هناك مشاريع تلبس لباسا علمانيا .. يقوم بها أساتذة يجب ألا نستهين بما كتبوه .. والحقيقة ، لا أكتمكم ، أتني قرأت كل ما كتب ضد نصر حامد أبو زيد في الفترة الأخيرة ، ولم يعجبني ، لأنه لم يصل إلى حقيقة المشروع الذي يقدمه ، وهو موضوع ٥ تاريخية النصوص ، و دالتأويل غير المضبوط بقواعد العربية ، : وقد أشرت – في أحد الصحف – إلى أن المنهج الذي بدأه ، أركون ، ونصر أبو زيد وغيره تلامذة في مدرسته .. وهؤلا، نضعهم في صفوف القاديانية والبهائية والبابية بالإضافة إلى محمد محمود طه .. وذلك لأنهم يبشرون بشرائع جديدة .. لأنه إذا كان الإسلام تاريخيا .. ونصوصه مرتبطة بأسباب النزول ، وإذا كانت الآية القرآنية التي تقول للنبي أن يحكم بين الناس بما أراه الله .. خاصة بالرسول .. وأن أغلب آيات القرآن موجهة للرسول أو لأسباب نزول معينة مرتبطة بحوادث تاريخية .. نقول لهؤلاء أتكم تريدون نسخ الإسلام .. وعلينا بالفعل أن نقدم مشاريع فكرية لأن هذه مسئوليتنا جميعا .. وأدعو الله تعالى أن يوفقنا و الحقيقة أنني كنت صاحب إقتراح أطلقت عليه ١ المرصد الفكرى ١ كي نرصد تيارات الفكر المواتية والمعادية .

أحد الأخوة وصلنى سؤال منه حول وضع الأمة الإسلامية بالنسبة لقضية البوسنة والهرسك .. أقول أن هذه القضية تحدثنا عنها فى ندوات كثيرة وهى ليست موضوع ندوتنا الحالية .

لدى سؤال مهم حول ضرورة تخرير المصطلحات .. والحقيقة أننى في بداية الندوة أشرت إلى هذا ، ويبدو أن صاحب السؤال لم يحضر من بداية الندوة : و قلت أن القضية هي قضية تخرير مضمون المصطلحات . وحقيقة أنا مهتم جداً بهذه القضية سواء فيما كتبته عن العلمانية ، أو في مقدمة لقاموس المصطلحات الإقتصادية – وقد طبع مؤخرا – كتبت في المقدمة عن الرسالة الحضارية للمصطلحات ، وكيف أن المصطلحات أوعية تستخدم في حضارات مختلفة ولكن بمضامين مختلفة .. وهذا نراه في موضوعات كشيرة «كالدين » و والسياسة » و واليسار » و والتوحيد » و و الإقطاع » .. فكل هذه مصطلحات تستخدم لكن لها مضامين مختلفة في الحضارات المختلفة.

بالنسبة للدكتور أحمد فؤاد باشا الذى تكلم عن التاريخ ، وكيف أن هناك منهج خاطيء عند المتغربين فى نظرتهم إلى التاريخ .. ولقد تناولنا هذا فى مناظرتنا مع العلمانيين ، وكيف أنهم يستقون تاريخنا من كتاب ، ألف ليلة وليلة ،.. كما أنهم يستغلون فكرة إنحراف و الدولة ، ...ونحن نقول لهم أن و الأمة ، هي التي صنعت الحضارة .. وأن و الأمة ، ليست هي و الدولة ، وفي آخر ندوة شاركت فيها كالت حول و دور الأوقاف في صناعة الحضارة الإسلامية ، ركزت فيها على هذه القضية .. فضية كيف صنعت و الأمة ، أعظم الحضارات في ظل إنحراف و الدولة ، وذلك لأن الدولة كان حجمها محددا ، ونطاق نفوذها محدودا .. وبالتالي لم تكن هي الدولة التي نحيا في ظلها الان .. والتي تقتحم على الناس مضاجعهم ، ونعسك كل الأشياء بيديها.. أقول أنه من الخظأ أن ينظروا إلى تاريخنا بمنظار غربي .. أي أنهم ينظرون للخلاقة على أنها كهانة .. وللإسلام على أنه كهنوت .

وحول موضوع الموقف من الإمام أبي حامد الغزالي .. أقول أن الغزالي فُهم بصورة خاطئة في موضوع السببية .. وقد كتبت هذا في كتابي و معالم المنهج الإسلامي و ، وأنه لم يكن هناك خلاف حقيقي بينه وبين إبن رشد في قضية علاقة الأسباب بالمسببات ، وهذه المسألة تخفى على الكثيرين ممن يرون في الغزالي أنه هزم الفلسفة والعقل والعقلانية .. وحول موقفه من بعض العلوم من أنها تختاج إلى متخصصين فهذا أيضا هو موقف كل عالم يشعر بالمسئولية .. وإلى الآن

نقول أن الناس لو قرأت و إبن عربى و تضل وتكفر .. ولكن بعض الذين يفهمون مصطلحاته من الممكن أن يأخذوا منه ويختلفوا أو يتفقوا معه .. ولا ننسى أننا حتى فى ظل عصر العلم الذى نحيا فيه ، نجد أن كتب السحر تخرم قراءتها فى بعض المكتبات إلا لمن يقوم بإعداد دراسة علمية .. وهكذا ليس عيبا أن يطالب بعض العلماء بأن تقتصر بعض العلوم على المتخصصين فيها فقط .

وأما عن و وحيد الدين خان ، فأنا أرى أن بعض الناس يخلطون في موضوع العلمانية .. فالعلمانية قد تكون مفهومة ومبررة في المجتمعات المسيحية ، لأنهم يقولون و دع ما لقيصر لقيصر .. وما لله الله ، ولكنها لا يمكن أن تكون مبررة في المجتمع الإسلامي حيث الإسلام فيه دين ودولة .. وهذا لا يمتع أن بعض إخواننا من الإسلاميين يقولون أن العلمانية في الغرب تفتح الباب أمام الدعوة الإسلامية ، ولكن هذا لم يكن ليحدث لو كانت الكنيسة هي الحاكمة الإسلامية أن هذه القضية مختلفة تماما مع قضية أن العلمانية كحل غربي لمشكلة غربية ، ويراد إستيرادها لبيئة إسلامية لا علاقة لها بهذه المشكلة ولا بهذا الحل الغربي .. وإذا كان و وحيد الدين خان ، بهذه المشكلة ولا بهذا الحل الغربي .. وإذا كان و وحيد الدين خان ، تقد إستشهد بالصحيفة - التي هي دستور دولة المدينة - على العلمانية

.. فهذا الكلام تعتبره غريبا .. لأن الآية القرآنية تقول ﴿ فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ﴾ أى أنها بجعل المرجعية الكتاب والسنة شرطا للإيمان بالله وباليوم الآخرا ... هذه الآية كانت مادة للصحيفة - دستوردولة أهل المدينة - التي جاء فيها و وما كان بين أهل هذه الصحيفة من إشتجار يخاف فساده فمرده إلى الله وإلى محمد ع .. إذن لا يمكن أن يقال أن الصحيفة شاهد على العلمانية التي تخرج مرجعية للكتاب والسنة من العمران .

وأنبه مرة أخرى إلى أنه ليست كل أسباب إنهيار أمتنا هي أسباب وعوامل خارجية .. فالعوامل الداخلية أيضا تلعب دورا .. وأذكر أن مسئول الترجمة في المركز الفرنسي في القاهرة أبلغتي بأن مؤسسة الملك عبد العزيز آل مسعود في المغرب ترجمت كتاب و على عبد الرازق إلى اللغة الفرنسية !! فإذا كانت هذه مؤسسة داخلية قامت بهذا .. إلا أنني أتساءل : من الذي يصنع هذه انخططات ويشرف على هذه الترجمات ؟ وحتى فؤاد زكريا الذي يحمل إسمنا ويعيش في مجتمعنا ، ولكن من الذي إنتقى له بعض مقالاته وترجمها إلى الفرنسية ليعطيه جائزة فرنسية ؟ الأمر صدر من السفير الفرنسي بالقاهرة ، وهذه حقيقة أنا أعلمها من أناس ليس لهم علاقة بالإسلام أو بالإسلاميين .. إذن

كثير مما نسميه بالعوامل الداخلية ، هي عوامل إما يصنعها الخارج وإما يحرسها .. وكله مخطط واحد .

وجاءتنى ورقة الآن حول إقامة حدود الله .. أقول أن ديننا دين عدل وليس دين عقوبات فقط .. وهناك ضرورات وأولوبات فى الشريعة .. فلنقم عدل الله والإسلام ، ومن يخرج على هذا العدل نقيم عليه حدود الإسلام .. نحن لا نعتذر ولا نتنازل ، وإنما نضع الأولوبات الطبيعية التى كانت بالفعل منهاج رسول الله على .. حين صاغ الإنسان إسلاميا ، ثم صاغ المجتمع إسلاميا .. ثم أقام العقوبات والحدود

وإلى الأخ الذى قال أن العلمانيين ليسوا فريقا واحدا .. أقول أن هذا صحيح .. فهناك علمانيون خلافنا معهم فى الأصول .. وهؤلاء هم غلاة العلمانيين الذين يجرحون العقائد .. وأذكر أن أحد القوميين حكى لى عن جلسة جمعته مع فرج فودة - العلماني - فى أحد المتازل ، وكيف أن فرج فودة جلس لمدة ساعة ونصف يحدثهم عن أن السيدة عائشة - رضى الله عنها - كانت إمرأة شاذة فهؤلاء الناس - وتلك هى يضاعتهم - لا نسميهم مجرد علمانيين ، بل غلاة العلمانيين . لأنهم يجرحون الدين والمُعتقد وليس خلافهم مع جماعة إسلامية . ولكن هناك أناسا مطلوب أن نحاورهم لوجود مساحة إنفاق بيننا وبينهم ،

ومطلوب أن تكسيهم لفهم كامل الإسلام كمنهاج شامل للواقع الذي نعيش فيه .

وأخيرا .. عن إستخدامي لبعض الكلمات العامية أثناء حديثي .. فأنا أدعوكم لقراءة كتاب ٥ رفع الأصر عن لغة أهل مصر ٥ و الذي رد فيه مؤلفه العامية المصرية إلى ٥ القاموس المحيط ٥ .. وأعتقد أنني لم أقل كلمة عامية تخرج عن هذا الإطار .

وبخصوص المطالبين بالدفاع عن الشيخ الغزالى ، أقول أنه طبيعى المديح .. جدا أن يهاجم كل من يتعرض للعمل العام ، فكما يسمع المديح .. يسمع النقد وأنا أحيانا أطمئن لموقفى الفكرى عندما ينتقده بعض الناس .. وحقيقة نحن نحارب في جبهتين .. جبهة التغريب والإستلاب الحضارى والهيمنة الغربية ، وجبهة الجمود .. لذلك نستخدم مصطلح التخلف الموروث ، ، و والواقد الضار ، .. فإذا جاءنا النقد من هذين الفريقين فنحن على الوسطية الإسلامية وعلى المنهاج الوسطى السليم .. فدعونا من انتقادات هؤلاء لأنها تطمئننا أكثر مما تقلقنا ؟! .. بل المدهش أن الإنتقادات والهجوم والتجريح الذي وجه إلى القرآن وإلى الذات الإلهية وإلى رسول الله أثبت في القرآن آبات نتعبد بها الآن .. ومنهج القرآن يقول « هاتوا برهائكم » ولذلك نحن لا نصادر الفكر

الذى يروجه العلمانيون ، لأننا غير عاجزين عن الرد ، ومع ذلك لا نعباً بإنتقاداتهم ، بل تنبهنا إلى قضايا وأمور مفروض أن نخطط للرد عليها ... والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته .